LAPORAN PENELITIAN PEMBINAAN

DARI FENG SHUI KE BARZANJI:
Studi Transformasi Budaya di Kalangan Etnis Tionghoa
Di Kota Donggala

Ketua:
Idrus, S.Pd.,S.H.,M.Pd.
NIDN : 0012018607

Anggota

Windayanti, S.Pd., M.Pd
NIDN : 0027109102

Didin Indra Prasetya
Sth: A 31117 023

Muhammad Haikal
Stb: A31117004

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN
UNIVERSITAS TADULAKO JANUARI, 2021



HALAMAN PENGESAHAN PENELITIAN

: DARI FENG SHUI KE BARZANIJI: Studi Transformasi Budaya di Kalangan Etnis

1 Judul Tionghoa di Kota Donggala

2 Kode / Nama Rumpun : Sejarah (llmu Sejarah)

3 Ketua Tim
a. Nama : IDRUS, S.Pd., S.H., M.Pd.
b. NIP/NIDN :1968011211995121003 / 0012018607
C. Pangkat/Golongan 2/

d. Jabatan Fungsionalitas

e. Fakultas / Institusi : Fakultas Keguruan dan Iimu Pendidikan (FKIP)
f. Jurusan : llmu Pengetahuan Sosial (IPS)
g. Program Studi : Pendidikan Sejarah
h. Alamat :JI. Soekarno Hatta Km 8, Tondo, Palu 94118
i. Telpon 081315441710
j. Email : idrusarore68@gmail.com
4 Jumlah Anggota dosen 1 (1)

- 1. WINDAYANTI, S.Pd., M.Pd
5 Jumlah Mahasiswa Yang Terlibat 1 (2)
- 1. Muhammad Haikal (A31117004)

- 2. Didin Indra Prasetya (A31117001)

6 Luaran :Jurnal Internasional Terindeks;

7  Waktu proposal : 0 Tahun/ 8 Bulan

8 Skema proposal : Penelitian Pembinaan

9  Jumlah Usulan Biaya : Rp.20.000.000

10 Sumber Dana : DIPA Fakultas

11 Dana Disetujui : Rp.9.000.000

Mengetahui, Palu, 30 November

Ketua LPPM 2021 Ketua Tim,
UNTAD,

IDRUS, S.Pd., S.H., M.Pd.

Dr. Ir. Muh. Rusydi H. M.Si
NIP.196311131992031001

NIDN.0012018607




KATA PENGANTAR

Puji syukur senantiasa kita penjatkan kehadirat Allah SWT, Tuhan Yang
Maha Esa atas limpahan rahmat, taufik dan hidayah-Nya, sehingga penelitian
berjudul: “DARI FENG SHUI KE BARZANJI: Studi Transformas Budaya
Religi di Kalangan Etnis Tionghoa di Kota Donggala,” dapat diselesaikan
sebagal mana mestinya.

Proses penelitian dan penulisan laporan ini, tentu melibatkan banyak
pihak, antara lain; LPPM, informan, dan pihak lain yang tidak dapat disebutkan
satu persatu namun diyakni berkontribusi dalam memberikan bantuan sehingga
laporan ini dapat dirampungkan. Laporan ini tentu tidak luput dari kekurangan
dan kelemahan, oleh karena itu saran dan kritik sangat diharapkan agar pada masa
mendatang dapat disempurnakan sebagaimana mestinya.

Akhirnya semoga laporan ini dapat memberikan manfaat dalam rangka
membangun ilmu pengetahuan di Sulawesi Tengah khususnya di Universitas

Tadulako Palu.

Palu, Desember 2021



ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan: 1) Menganalisis fungst AGIL pada transformasi
budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji di kota
Donggala; dan 2) Menganaisis dampak transformasi budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Pendlitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Penetapan unit anaisis etnis
Tionghoa dilakukan secara purposive. Penelitian dilaksanakan di kota Donggala.
Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi dan dokumentasi,
sedangkan teknik analisis data menggunakan pendekatan interaktif dari Miles dan
Huberman yang terdiri atas, pengumpulan data, condentation, data display, dan
verifikas atau penarikan kessmpulan. Hasil dan pembahasan menemukan bahwa:
1) Dari Feng Shui ke barzanji sebagai wujud transformasi budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala memenuhi
fungsi AGIL sehingga fungsional dalam kehidupan sosial dengan membentuk
sistem tindakan yang terdiri atas. sistem tindakan komunikasi mengorbitkan
adaptasi, sistem tindakan harapan mengintrodusir goal attainment, sistem
tindakan sosial memunculkan integrasi, dan sistem tindakan kultural melahirkan
latancy; 2) Dari Feng Shui ke barzanji sebagai wujud transformasi budaya religi
dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala
berimplikasi pada penguatan solidaritas sosial. Jenis solidaritas sosial yang
terbangun adalah solidaritas spiritua antar-etnis di kota Donggala.

Key word: Adaptation, goal attainment, integration, and latent pattern
mai ntenance.



DAFTARISI

HALAMAN JUDUL
HALAMAN DALAM
PENGESAHAN
PERNYATAAN KEASLIAN
ABSTRAK

ABSTRACT

UCAPAN TERIMA KASIH
DAFTAR ISI

DAFTAR GAMBAR
DAFTAR TABEL
DAFTARISTILAH

BAB 1l PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah
B. Rumusan Masalah
C. Tujuan Pendlitian
D. Urgens Penelitian

BAB 2. KAJAN PUSTAKA
A. Fungsionalisme Struktural
B. Tranfsormas Budaya
C. EtnisTionghoa
D. Barzanji

BAB 3. METODE PENELITIAN
Pendekatan Penelitian
Jenis Pendlitian

Unit Anadlisis

Jenis dan Sumber Data
Teknik Pengumpulan Data
Teknik Analisis Data

OMmMoUO®»

BAB 4. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Pendlitian

1. Adaptation
2. Goa attainment
3. Integration

Lokas dan waktu Pendlitian

Halaman

Vi
viii
Xii
Xiii
Xiv
XV

(62 NG BN

11
13
17

22
22
22
22
22
23
23

26
26
37
47



4. Latency 53

B. Pembahasan 56
1. Fungsi Adaptasi 56
2. Fungs Pencapaian tujuan 70
3. Fungs Integrasi 79
4. Fungs Latency 87

BABS5 PENUTUP
A. Kesmpulan 103
B. Saran 103
DAFTAR RUJUKAN 105
LAMPIRAN 1. DAFTAR INFORMAN 124
LAMPIRAN 2. DAFTAR PERTANYAAN 125
LAMPIRAN 3. TRANSKRIP WAWANCARA 126

LAMPIRAN 5. DOKUMENTASI HASIL PENELITIAN 162

Vi



DAFTARISI

Halaman
HALAMAN JUDUL i
HALAMAN DALAM i
PENGESAHAN ii
PERNYATAAN KEASLIAN iv
ABSTRAK \
ABSTRACT Vi
UCAPAN TERIMA KASIH viii
DAFTARISI Xii
DAFTAR GAMBAR Xiii
DAFTAR TABEL Xiv
DAFTARISTILAH XV
BAB 1l PENDAHULUAN
E. Latar Belakang Masaah 1
F. Rumusan Masalah 4
G. Tujuan Penelitian 5
H. Urgens Penelitian 5
BAB 2. KAJAN PUSTAKA
E. Fungsionalisme Struktural 7
F. Tranfsormas Budaya 11
G. EtnisTionghoa 13
H. Barzanji 17
BAB 3. METODE PENELITIAN
H. Pendekatan Penelitian 22
l.  JenisPenelitian 22
J.  Unit Andlisis 22
K. Lokas danwaktu Pendlitian 22
L. Jenisdan Sumber Data 22
M. Teknik Pengumpulan Data 23
N. Teknik Analisis Data 23
BAB 4. HASIL DAN PEMBAHASAN
C. Hasil Penelitian 26
5. Adaptation 26
6. Goal attainment 37

7. Integration 47

Vil



8. Latency 53

D. Pembahasan 56
5. Fungs Adaptasi 56
6. Fungsi Pencapaian tujuan 70
7. Fungs Integras 79
8. Fungs Latency 87

BAB5 PENUTUP
C. Kesmpulan 103
D. Saran 103
DAFTAR RUJUKAN 105
LAMPIRAN 1. DAFTAR INFORMAN 124
LAMPIRAN 2. DAFTAR PERTANYAAN 125
LAMPIRAN 3. TRANSKRIP WAWANCARA 126

LAMPIRAN 5. DOKUMENTASI HASIL PENELITIAN 162

viii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia tergolong negara paling plura di dunia. Berbagai aspek
keragaman ditemukan, seperti agama, bahasa, budaya, dan etnis dan suku bangsa.
Wargahadibrata (2005:10) menegaskan “masyarakat Indonesia adalah masyarakat
majemuk.” Di antara berbagai aspek kemajemukan, aspek etnik dan suku bangsa
paling menonjol. Salim (2006:6) menjelaskan “Indonesia memiliki jumlah etnis
dan subetnis tidak kurang dari 1.072,” sehingga dipertegas Rahayu (2017:6)
“Indonesia adalah salah satu masyarakat paling plural dari segi etnis.”

Sebagal negara multikultural, Indonesia patut memberikan perhatian besar
berkaitan aspek kesukubangsaan terutama etnis Tionghoa karena disinyalir masih
sulit membaur. Kegagalan etnis Tionghoa berintegrasi natural karena memiliki
“karakter chinese culturalism” (Burhanuddin, 1988:222; Abidin,2016:196)
menulis “Chinese Culturalism menitikberatkan terutama pada sumber kebudayaan
Cina di negeri leluhurnya,” sehingga etnis Tionghoa sulit menerima dan
memasuki budaya lain. Poerwanto (2014:1) menegaskan akibat |ebih jauh adalah
“meskipun orang Cina telah memiliki status WNI, berbagai simbol identifikasi
nasional Indonesia masih sukar diserap dalam kehidupan sehari-hari mereka.”

Kegagalan etnis Tionghoa melebur ke dalam budaya lokal, tidak bersifat
genera karena secara sosiologis, eksistensi etnis Tionghoa di kota Donggala
justru menunjukkan kemampuan menerima budaya etnis pribumi. Etnis Tionghoa
mampu berkomunikasi dan berinteraksi menggunakan bahasa lokal yakni bahasa
Bugis. Sebelum dunia kedokteran berkembang, ketika salah seorang anggota
keluarga etnis Tionghoa mengalami sakit, sering memanggil dukun melakukan
prosesi pengobatan versi Islam, selain itu yang masih dipertahankan sampal saat
ini adalah “menjelang Idul Adha, beberapa keluarga etnis Tionghoa memberikan
hewan qurban (kambing) kepada panitia qurban Masjid Raya Donggala”
(Wawancara awa dengan Pengelola Masjid Raya Donggal a, 20 Januari 2021).



Dari semua fenomena berdimensi budaya dan religi, tampaknya yang paling
fundamental adalah etnis Tionghoa justru menjadi pelaksana barzanji. Sebelum
mengenal barzanji, etnis Tionghoa melakukan tradisi leluhur yakni didasarkan
pada Feng Shui. Akan tetapi, dewasa ini etnis Tionghoa berubah tidak rela
membiarkan rumah atau toko yang baru dibangun, tidak ingin mobil yang baru
dibeli, dan tidak ihklas membiarkan perahu atau kapal yang baru dibuat atau dibeli
berlayar membela dan mengarungi samudera, sebelum melaksanakan barzanji
yang dipimpin ustadz atau imam. Padahal kebanyakan etnis Tionghoa di kota
Donggal a menganut agama Budha dan Kong Hu Cu.

Terjadi tranfsormasi budaya di kalangan etnis Tionghoa. Transformasi
budaya sebagaimana dipahami Hakim (2016:24) “sebagai gerakan perubahan
dalam hal pola pikir atau gagasan seseorang.” Syamhari (2015:24) menegaskan
“transformasi budaya diartikan sebagai perubahan budaya lama ke dalam budaya
baru tanpa mengubah bentuk yang asli.” Budaya lama etnis Tionghoa
ditransformasi dari budaya leluhur melakukan sesaji menghormati Ieluhur dengan
menyiapkan makanan dan membakar dupa ketika mendapat keberuntungan seperti
pindah ke rumah baru atau secara umum melakukan Feng Shui ke budaya barzanji
tanpa mengubah detail dan substansi barzanji.

Transformasi dari Feng Shui ke Barzanji dapat ditinjau dari berbagai
perspektif teoretis. Pertama, tradisi barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat
dilihat sebagai strategi dan tindakan etnis Tionghoa memperlancar usaha dan
bisnis di kota Donggala. Tindakan ekonomi merupakan cara pandang yang paling
sering dihubungkan dengan segala aktivitas etnis Tionghoa di Indonesia termasuk
di kota Donggala. Perspektif ini memang memiliki landasan teoretis yang kuat
sebagal bentuk tindakan sosial karena tindakan ekonomi adalah bagian dari
tindakan sosial yang oleh Weber (1978:22) diklaim sebagai “tindakan yang paling
rasional.” Secara akademik, kecenderungan umum dalam kajian relasi etnis
Tionghoa dengan etnis lain adalah menggunakan perspektif ekonomi karena
segala dimens aktivitas dan perilaku etnis Tionghoa selalu dihubungkan dengan
kepentingan ekonomi.



Kedua, tradisi barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat dilihat sebagai
strategi saling menerima dan memberi. Perspektif saling memberi dan menerima
dengan lingkungan atau pertukaran sosiad merupakan cara pandang realistis
karena melalui barzanji, etnis Tionghoa melakukan partisipasi ekonomi dan
materi dan pada saat yang bersamaan mengharapkan kelancaran segala aktivitas
kehidupan etnis Tionghoa khususnya di bidang ekonomi.

Ketiga, tradis barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat dilihat sebagai
upaya etnis Tionghoa menyatukan diri dalam sistem kehidupan masyarakat kota
Donggala yang diikat oleh sistem nilai dan kultur Islam. Ada upaya berdamai
dengan alam dan lingkungan sosial. Motivas menggelar barzanji dinilai sebagai
bentuk kecerdasan sosial etnis Tionghoa di kota Donggala dalam rangka berdial og
dengan lingkungan sosial. Perspektif ini dinilai sebagai cara pandang yang paling
fundamental karena berkaitan dengan problem yang selama ini terjadi pada
kebanyakan etnis Tionghoa yakni kesulitan beradaptasi dengan kultur lokal.

Barzanji adalah tradis yang tidak dapat dipisahkan dari budaya masyarakat
Islam yang kemudian dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala. Budaya
lama etnis Tionghoa ditransformasi dari budaya leluhur yakni melakukan upacara
sesgji menghormati leluhur dengan menyiapkan makanan dan membakar dupa
ketika mendapat keberuntungan seperti pindah ke rumah baru ke budaya barzanji
tanpa mengubah detail dan substansi barzanji. Barzanji dalam konteks budaya
lama hanya dilakukan etnis pribumi beragama Islam sedangkan barzanji dalam
konteks kontemporer juga dilakukan etnis Tionghoa beragama Budha dan Kong
Hu Cu serta sebagian kecil beragama Kristen. Mengacu pada Hakim (2016:24)
dan Syamhari (2015:24) di atas, maka pada tataran ini terjadi transformasi budaya
tanpa mengubah bentuk, mekanisme, dan syarat-syarat barzanji. Transformas
terjadi pada konteks ide dan aktor utama pelaksana barzanji dari komunitas Islam
ke komunitas Tionghoa dan dari budaya |eluhur ke budaya barzanji.

Etnis Tionghoa melakukan transformasi dari budaya leluhur ke barzanji
sebagai fakta sosia tentu berkaitan dengan sistem religi sehingga tidak dapat
dipisahkan dengan fungsi agama sebagal instrumen solidaritas sosial. Johnson
(1988:149) senada dengan Jones, Liza, dan Shaun (2016:95) secara substansia

3



menegaskan “agama merupakan alat yang sangat penting bagi solidaritas sosial
dan menjadi benteng yang ampuh dalam menghadapi ancaman anomi.”
Notingham (1985:36) menyatakan “agama mempunyai peranan di dalam
masyarakat sebagai kekuatan yang mempersatukan dan melestarikan.” Agama
mampu membangun harmoni dan keseimbangan baik internal sesama penganut
agama dan etnik maupun eksternal antar-penganut agama dan etnik.

Agama dalam berbagai aspeknya seperti budaya dan tradis maupun sistem
religi tertentu fungsional terhadap solidaritas sosial. Kgjian tentang transformasi
budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji ini
menggunakan paradigma fakta sosial sehingga diasumsikan fungsional terhadap
solidaritas sosial antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala.
Keyakinan ini memiliki landasan teoretis yang kuat karena berpangkal pada
Durkheim sebagai penggagas paradigma fakta sosial. Penjabaran lebih jauh
tentang paradigma fakta sosiad dalam kajian ini  menggunakan teori
Fungsionalisme Struktural.

Pilihan terhadap Teori Fungsionalisme Struktural untuk mengkaji
transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pel aksanaan barzanji
disetujui Hendropuspito (1983:26) yang menegaskan “Teori Fungsionalisme
Struktural memandang agama sebagai salah satu lembaga sosial yang memegang
kunci penting untuk menjawab kebutuhan mendasar dari masyarakat.” Salah satu
kebutuhan mendasar masyarakat selain nilai spiritual adalah harmoni dalam ikatan

solidaritas sosia yang kuat.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang masalah, dapat dirumuskan permasalahan
penelitian:
1. Bagaimana fungsi adaptas pada transformasi budaya dari Feng Shui ke
Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?
2. Bagaimana fungsi pencapaian tujuan pada transformasi budaya dari Feng Shui
ke Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?



3. Bagaimana fungsi integrasi pada transformas budaya dari Feng Shui ke
Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggaa.?
4. Bagaimanafungsi latancy padatransformasi budaya dari Feng Shui ke Barzanji

di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

C. Tujuan Pendlitian
Berdasarkan rumusan masalah, maka tujuan penelitian ini dikemukakan

sebagal berikut:

1. Mengandisis fungsi adaptasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke
Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggaa.?

2. Menganalisis fungsi pencapaian tujuan pada transformasi budaya dari Feng
Shui ke Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

3. Menganalisis fungsi integrasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke
Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggaa.?

4. Menganadlisis fungs latancy pada transformasi budaya dari Feng Shui ke
Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

D. Urgens Pendlitian

Besarnya jumlah etnis dan suku bangsa seharusnya mendorong semua pihak
memberikan perhatian serius dengan melakukan kajian ilmiah sebagaimana
dianjurkan Koentjaraningrat (1993:3) bahwa “kajian tentang kesukubangsaan
lebih penting karena sebagian negara di dunia bersifat multietnik, sehingga
banyak masalah kesukubangsaan merupakan masalah global.” Di negara manapun
yang memiliki kemajemukan, dituntut melakukan kajian dan pembinaan identitas
kebangsaan sebagaimana dinyatakan Abdullah ( 2014:119) “kgian pembinaan jati
diri (identiti) sesuatu komuniti semakin penting kepada negara berbilang bangsa
seperti Malaysia.”

Indonesia perlu memberikan perhatian serius pada etnis Tionghoa karena
menurut Tan ( 1981: xiv) “selain jumlahnya besar, etnis keturunan Cina juga
memiliki peranan ekonomi yang luas di Asia Tenggara.” Lebih dari pada itu,

perhatian terhadap etnis Tionghoa perlu ditingkatkan karena Koentjaraningrat

5



(1993:34) mengakui “walaupun orang Cina di Indonesia telah hidup berabad-abad
lamanya, mereka belum juga bisa mengintegrasikan kehidupan mereka dengan
cara atau sistem kebudayaan Indonesia, sehingga masih terlihat adanya garis
pemisah dalam bentuk kehidupan orang Cina tersebut.” Oleh karena itu, penelitian
ini sangat urgen dilakukan menjawab kebutuhan kajian kesukubangsaan dan lebih
dari pada itu sebagai kontribusi pemikiran pembinaan kesukubangsaan etnis
Tionghoa sehinggaintegrasi sosial dapat diwujudkan.



BAB 2
TINJAUAN PUSTAKA

A. Fungsionalisme Struktural

Ritzer (2003:24-25) menegaskan jika “teori Fungsionalisme Struktural
memposisikan masyarakat dalam kondis statis atau menuju keseimbangan maka
teori Konflik justru sebaliknya menganggap masyarakat senantiasa dalam proses
perubahan ditandai pertentangan terus menerus di antara unsur-unsurnya.”
Parsons (2017:67) menegaskan “structural functionalists described the various
parts of a society and their relationship through the organismic analogy.”
Sementara itu, menurut Raho (2007:48) “perkembangan fungsionalisme
didasarkan atas model perkembangan sistem organisas yang di dapat dalam
biologi, asums dasar teori ini ialah bahwa semua elemen harus berfungs atau
fungsional sehingga masyarakat bisa menjalankan fungsinya dengan baik.”

Pandangan teoretis teori Fungsionalisme Struktural, setiap elemen struktur
dalam masyarakat fungsional untuk mencapai keseimbangan. Menurut Bello
(2020:24) *“*structural functionalism assumes the society as a system of
interconnected parts (which comprises of constituent elements such as customs,
norms, traditions, institutions, etc.) that work together in harmony to maintain a
state of balance and social equilibrium for the whole.” Hendropuspito (1983:26)
menegaskan “aliran fungsionalisme dan pendukungnya bertolak dari pendirian
dasar bahwa masyarakat itu suatu sistem perimbangan.” Ha yang sama
dinyatakan Mustain (Narwoko & Suyanto-ed, 2007:256) bahwa “kondisi
masyarakat akan selalu berada dalam equilibrium,” sementara itu anggapan teori
Konflik melihat setiap elemen memberikan sumbangan terhadap disintegrasi
sosial. Keduateori sosia ini, justru bertentangan secara diametral.

Berdasarkan esensi teori Fungsionalisme Struktural, Jones, Liza dan Shaun
(2016:99-100) menegaskan karakteristik analisis fungsional adalah: “1) lebih
memperhatikan efek suatu aktivitas atau keyakinan, ketimbang unsur-unsur dasar
penyusunannya; dan 2) penekanan pada kebutuhan untuk ke luar dari eksplanasi

warga masyarakat yang dikaji mengenai aktivitas mereka untuk mengungkapkan

7



signifikansi fungsional yang sesungguhnya dari keyakinan dan perilaku yang
diinstitusionalisasi.” Menurut Maliki (2012:53) “teori Fungsionalisme Struktural
berada pada level makro obyektif sehingga fokus kaian ada pada sosiologi
regulas dengan penekanan pada bagaimana menciptakan ekuilibrium dan
mekanisme konsensus, menumbuhkan kesadaran integrasi sosial dan menghindari
kendala yang bisa menciptakan disintegrasi sosial.”

Pemikir terbesar dalam teori Fungsionalisme Struktural adalah Talcott
Parsons. Rusdiyah & Rohman (2020:596) “Talcott Parsons is known as a
sociologist who had a major role in the development of sociology in becoming an
organised scientific discipline.” Pendapat ini menunjukkan bahwa Talcott Parsons
diakui sebagai pemikir yang memiliki peran besar dalam memberikan kerangka
yang lebih kuat terhadap sosiologi sebagai sebuah disiplin ilmiah yang mengkaji
tentang masyarakat.

Ismail (2012:72) menyatakan bahwa “teori fungsionalisme struktural
Parsons adalah sebuah teori yang analisisnya lebih condong kepada suatu
persetujuan yang menyebabkan adapatasi seseorang, dan semata-mata melihat
pada kenyataan yang ada. Parsons tidak mempertanyakan struktur sebagaimana
Marx dalam terminologi-nya. Sistem Parsons berusaha mempertahankan agar
secara keseluruhan suatu organisass mempunyai kemampuan untuk menjaga
subtansi agar tetap sama dan tidak berubah (equilibrium). Oleh karena itu Parsons
sering mendapat julukan ‘teoreticus consensus.” Ormerod (2019) Parsons’
functionalism takes the form of a schema or descriptive framework of society, its
component parts, and the interactions between them.”

Kontribusi terbesar Parsons, terungkap ketika teori Fungsionalisme
Struktural mulai redup, maka Parsons adalah energi positif. Salah satu jasa besar
Parsons dalam membesarkan dan memberikan perspektif yang kuat terhadap teori
Fungsionalisme Struktural adalah analisis fungsionalnya yang meneliti proses atau
mekanisme yang menghasilkan kesesuaian. Ormerod (2019) lebih lanjut
menyatakan “during the first half of the 20th century Talcott Parsons developed
his social theory of functionalism. His synthesis of the insights of Durkheim,

Webber, and others provided the corner stone for his ““grand theory.” Pemikiran

8



inilah yang kemudian dikena dengan skema AGIL. Johnson (1988:130)
menegaskan bahwa.

Pada dasarnya skema AGIL menunjukkan seperangkat persyaratan
fungsional yang harus dipenuhi sistem sosial. Keempat skema tersebut
adalah: 1) adaptation menunjuk pada keharusan bagi sistem-sistem sosial
untuk menghadapi lingkungannya; 2) goal attainment merupakan
persyaratan fungsional bahwa tindakan diarahkan pada tujuan-tujuannya;
3) integration merupakan persyaratan yang berhubungan interelasi antara
para anggota dalam sistem sosid; dan 4) latent pattern maintenance
adalah konsep latensi (latency) menunjukkan berhentinyainteraksi.

Jika diandisis lebih jauh, keempat kebutuhan fungsional formulasi
Parsons yang dinamakan AGIL merefleksikan diskursus berujung dialektika
mendalam terhadap substansi pemikiran tokoh sekaliber Durkheim dan Weber.
Maliki (2012:108) memberikan ilustrasi yang jika diuraikan secara gamblang
dapat dijelaskan bahwa Parsons adalah sosok murid yang baik karena selain
mengawa juga mengkritik pemikiran Durkheim yang semata-mata melihat
masyarakat sebagai suatu sistem organisme biologis.

Parsons sangat meyakini aspek yang penting untuk dijelaskan adalah
jaringan sistem dan kebutuhan sistem. Ada bagian dari masyarakat yang
mempunyai fungs integrasi dan fungs adaptasi untuk mencapai kondisi
keseimbangan atau equilibrium, selain itu Parsons juga menjauh dari arus kognitif
Weber yang dinilai terlalu predisposisi psikologis. Parsons justru berharap dan
menekankan adanya pendekatan sistem sosial yang memuat norma untuk menata
tertib sosial atau menata atribut dasar dari keseluruhan sistem dibandingkan
interaksi sosial.

Sistem sosial adalah tempat wujud interaksi sosial. Pemikiran ini secara
fundamental mengganti cara berpikir Weberian tentang “means and ends” dengan
konsep hirarki kontrol dalam sistem sosial. Bagi Parsons tidak terhindarkan
realitas adanya fungs dan kebutuhan yang harus dipenuhi oleh sistem dalam
kelesteriannya. Kebutuhan tersebut berhubungan dengan sistem internal (ketika
berhubungan dengan lingkungan) dan kebutuhan yang berhubungan dengan

pencapaian sasaran atau tujuan serta sarana untuk mencapai tujuan. Keempat



imperative fungsional yang diperlukan seluruh sistem dapat dipahami dengan
merujuk Ritzer dan Goodman (2016:257) yakni:

1) Adaptasi: sistem harus mengatasi kebutuhan situasional yang datang
dari luar. la harus beradaptasi dengan lingkungan dan menyesuaikan
lingkungan dengan kebutuhan-kebutuhannya; 2) Pencapaian tujuan: sistem
harus mendefinisikan dan mencapai tujuan-tujuan utamanya; 3) Integrasi:
sistem harus mengatur hubungan bagian-bagian yang menjadi
komponennya. la pun harus mengatur antar ketiga imperatif fungsiona
tersebut (A,G,L); dan 4) Latensi (pemeliharaan pola): sistem harus
melengkapi, memelihara, dan memperbaharui motivas individu dan pola-
pola budaya yang menciptakan dan mempertahankan motivasi tersebut.

Turner — editor (2012:172-173) menjelaskan di dalam kerangka kerja
AGIL sistem sosia apapun harus berurusan dengan masalah-masalah sistemik: 1)
Adaptas (kontrol dan transformasi sumber-sumber daya nonsosial); 2) pencapaian
tujuan (pengelolaan tindakan bersama yang saling menguntungkan oleh unit-unit
sosiad yang terlibat demi mencapai tujuan-tujuan kolektif atau kepentingan
bersama; 3) integrasi (penyesuaian hubungan-hubungan di antara unit-unit yang
menjadi bagian dari sistem yang bersangkutan, pengelolaan terhadap konflik-
konflik yang muncul, dan penyelesaian berbagai sengketa dan pertentangan); dan
4) pemeliharaan pola (menghidupkan dan memelihara komitmen jangka panjang
terhadap nilai-nilai dan identitas bersama). Hal ini diperkuat Hoogvelt (1985:29-
30) yang menyatakan “masyarakat sebagai suatu tipe sistem sosia dapat dianalisis
dari empat fungsinya yang diperlukan, yakni fungsi pemeliharaan pola, fungs
integrasi, fungsi pencapaian tujuan, dan fungsi adaptasi.”

Substans yang termuat pada item-item pemikiran pada skema AGIL
dielaboras secara parsid ahli lain, seperti Herabudin (2015:199) yang
menyatakan bahwa “adaptasi dimaknai sebagai sistem untuk menghadapi
lingkungan sosial.” Sementara itu, berkaitan dengan goal attainment Syawaludin
(2014:157) menegaskan dalam,” sebuah sistem harus memiliki goal attainment
atau pencapaian tujuan.” Adapun Ibnu dan Tohir (2018:48) berbicara tentang
integrasi menyatakan “tingkat integrasi dalam suatu sistem sosial dapat diukur dan
dilihat dengan sejauhmana kebersamaan yang dibangun.” Lebih lanjut Syawaludin

(2014:157) menjelaskan tentang latency menyatakan bahwa “sistem juga harus

10



mengatur antar hubungan fungsi lain (A,G,L).” Latency (pemeliharaan pola)
adalah sistem harus melengkapi, memelihara & memperbaiki, balk motivas
individual maupun pola-pola kultural yang menciptakan dan menopang motivasi

sosid

B. Transformas Budaya

Transformas budaya religi adalah salah satu sub kajian teoretis yang
digunakan dalam pendlitian ini. Pada sub kajian ini, tentu sgja terlebih dahulu
dipahami secara parsial, masing-masing tentang transformasi, budaya, dan religi.
transformasi merupakan realita sosia yang terjadi setiap saat dalam berbagai
aspek kehidupan. Ross (2020:6) menyatakan “‘transformation is ceaselessly
transpiring inside and all around us, any given circumstance in our lives.” Secara
sederhana atau berdasarkan pendekatan etimologis, Zaeny (2005:153)
memberikan pandangan mengenai istilah transformasi bahwa “kata transformasi
berasal dari kata dalam bahasa Inggris transform, yang berarti mengendalikan
suatu bentuk dari satu bentuk ke bentuk yang lain.” Hal senada dikemukakan
Lasijan (2014:2) bahwa “kata transformatif berasal dari bahasa Inggris
transformation yang berarti perubahan bentuk atau menjadi.”

Sudjiman (1993:69) menyatakan secara subtantif “transformasi adalah
perubahan bentuk penampilan, sifat atau watak.” Esensi transformasi sebagai
perubahan dapat terjadi dalam lingkup kehidupan yang sangat luas bahkan seluas
aspek kehidupan manusiaitu sendiri. Transformas sebuah komunitas dapat terjadi
dalam lingkup sosial, ekonomi, dan budaya bahkan religi atau budaya berdimensi
religi. Mulia (2010:109) menegaskan “perubahan dalam masyarakat sering disebut
sebagai transformasi sosial,” sementara itu Susminingsih, (2017:124) menyatakan
“seiring dengan perkembangan tradisi budaya dan masyarakat yang majemuk,
maka perkembangan tradisi berbeda antara suatu masyarakat dengan masyarakat
lainnya.”

Perspektif transformasi budaya dijelaskan lebih lanjut oleh Zaeny
(2005:153) yang menyatakan “transformasi sosial budaya berarti membicarakan

tentang proses perubahan struktur, sistem sosial, dan budaya. Transformas di

11



suatu pihak dapat mengandung arti proses perubahan atau pembaharuan struktur
sosial, sedangkan di pihak lain mengandung makna proses perubahan nilai.”

Berdasarkan pemahaman tersebut, maka transformasi budaya tidak selalu
bermakna adanya perubahan wujud budaya tetapi juga perubahan nilai. Jika
transformasi budaya dipahami sebagai perubahan wujud budaya, maka barzanji
yang dilakukan etnis Tionghoa tidak dapat dikategorikan sebagal transformasi
budaya karena barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa di kota Donggala tidak
mengubah desain dan struktur barzanji melainkan mengubah pemaknaan barzanji
yakni dalam perspektif etnis Tionghoa lebih menekankan pada aspek doa
keselamatan sedangkan barzanji dalam pandangan etnis loka (Islam) merupakan
bacaan tentang perjalanan kehidupan manusia suci yakni Nabi Muhammad SAW.
Ada perubahan pemaknaan sehingga dapat disebut sebagai konsep transformasi
(budayadan religi).

Lebih meyakinkan lagi perlu dikemukakan beberapa konsep dan
pemikiran yang dijadikan acuan dalam studi ini untuk mengklaim bahwa
transformasi tidak boleh dipahami hanya semata-mata terjadinya perubahan fisik
atau wujud budaya. Ashif Az Zafi (2017:106) menegaskan “proses transformasi
budaya dapat dilakukan dengan cara mengenalkan budaya.” Artinya
memperkenalkan budaya bukan berarti mengubah budaya. Etnis Tionghoa
mengenal budaya barzanji meskipun tidak mengubah wujud barzanji, namun tetap
dinilai sebagai bentuk transformasi budaya.

Syamhari (2015:24) menjelaskan “transformasi dapat diartikan sebagai
perubahan budaya lama ke dalam budaya baru tanpa mengubah bentuk yang adli
oleh karena lahirnya kebudayaan baru murni karena pergeseran perilaku setiap
individu.” Etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji tidak mengubah dan
melahirkan budaya baru yang berbeda dengan barzanji yang selama ini
dilaksanakan etnis lokal — Muslim. Perilaku etnis Tionghoa lah yang berubah
menerima barzanji sebaga kegiatan penyelamatan diri dari musibah.

Yunus (2013:77) memberikan pemahaman bahwa istilah transformasi
tidak hanya bermakna perubahan fisik dan wujud budaya atau dimensi perubahan

itu sendiri melainkan lebih pada kemampuan mempertahankan budaya dengan

12



tegas la menyatakan “transformasi merupakan usaha yang dilakukan untuk
melestarikan budaya agar tetap bertahan dan dapat dinikmati oleh generas
berikutnya agar mereka memliliki karakter yang tangguh....” Secara lebih konkrit
ditegaskan oleh Hakim (2016: 24).

Transformasi budaya dapat dipahami sebagai gerakan perubahan dalam
hal pola pikir atau gagasan seseorang. Atau dengan kata lain, perubahan
yang akan dilakukan yang paling mendasar adalah dengan mengubah
pola pikir dari seseorang. Sebab pola pikir inilah ha yang paling
mendasar dari setiap orang. Jika pola pikimya sudah dapat diubah, tentu
perubahan yang lain pun akan mudah diubah juga.

Kajian teoretis dengan pendekatan etimologis dan terminologis di
atas sengaja dipaparkan untuk memberikan landasan yang kuat bahwa
transformasi terlebih lagi dalam perspektif budaya, tidak hanya dipahami
semata-mata perubahan wujud. Dengan mengacu pada pemikiran Zaeny
(2005:153), Hakim (2016:24), Syamhari (2015:24), Y unus (2013:77), dan Ashif
Az Zafi (2017:106) sepakat bahwa transformasi secara substansial juga bermakna
perubahan pola pikir, melestarikan, perubahan perilaku dari tidak melaksanakan
barzanji menjadi inisiator barzanji, mengena budaya, dan perubahan makna atau
nilai juga termasuk transformas budaya ketika barzanji sebagai bacaan tentang
tokoh agung (nabi) digeser menjadi orientasi doa dan keselamatan.

B. EtnisTionghoa

Eksistens etnis Tionghoa di Indonesia atau pada zaman dahulu disebut
Nusantara, sudah sangat lama. Meskipun demikian menurut Irwan (2018:30)
“sangat sulit memastika awal kedatangan mereka di berbagai pelosok Nusantara”.
Sampa saat ini, etnis Tionghoa tetap menjadi minoritas namun demikian
memiliki peran penting dan strategis terutama dalam bidang ekonomi. Zaenurrofik
(2016:22) menjelaskan “diperantauan, orang China dapat dikatakan berhasil.
Sebagian dari mereka menjadi konglemerat dan memegang sumber daya strategis
dalam suatu bangsa. Kasus Indonesia menjelaskan bagaimana para pendatang
China telah berhasil menguasai perekonomian dan membangun konglemerasi.”

Secara fisik, etnis Tionghoa merupakan, salah satu etnis yang tersebar di berbagai

13



belahan daerah di Indonesia. Liu (2015:36) menjelaskan “orang Indonesia tidak
asing dengan kehadiran warga Tiongkok secara fisik dan kognitif di negeri
mereka.” Diperkuat Soegihartono (2015:194) “di Indonesia, warga negara
Tionghoa dapat ditemui, hampir di semua kota.”

Menurut Wibowo (2001:61) “komunitas Cina di Indonesia jauh dari
homogen. Waaupun mereka menghadapi problem yang sama sebagai orang Cina
yang notabene adalah golongan minoritas asing. Permasalahan yang dihadapi
etnis Tionghoa dalam kehidupan keindonesiaan tidak tunggal. Tegasnya, ada
banyak dan beragam masalah, akan tetapi intinya terletak pada aspek asimilasi
atau secara universal terkait dengan masalah pembauran yang hingga kini
dianggap belum selesai. Jika dikagi lebih dalam, maka salah satu substansi
masalah yang dihadapi etnis Tionghoa adalah sulit bahkan tidak mau masuk ke
dalam budaya pribumi sekaligus juga tidak ingin dimasuki oleh pribumi dalam
konteks budaya. Abidin (2016:93) menegaskan “sikap orang tua China yang ada
di Indonesia masih tetap memegang teguh tradisi nenek moyang |eluhurnya
terutama pola kehidupan yang didasarkan pada konsep hidup menurut garan
Confucius, Taoisme dan Budhisme.”

Assaat (Yahya-editor, 1991:59) menjelaskan “golongan Tionghoa tidak
dapat dan tidak mau dimasuki oleh orang dari golongan lain, baik kultural dan
sosial, apalagi ekonomis.” Temuan ini menegaskan secara faktual bahwa sulit
bagi orang di luar etnis Tionghoa mengikuti budaya etnis Tionghoa dan
sebaliknya etnis Tionghoa juga tidak dapat dan tidak mau mengikuti budaya etnis
lain. Menurut Poerwanto (2014:126) hal tersebut disebabkan “jauh sebelum
pelapisan sosial dilakukan pemerintah kolonial pada tahun 1855, sikap
chauvinistic orang Cina sudah ada,” yang kemudian melahirkan Chinese
culturalism. Sistem nilai Chinese culturalism menjadi salah satu sekat kultural
yang menyebabkan etnis Tionghoa di Indonesia sering mengalami masalah karena
performance yang ditampilkan dinilai cenderung ekslusif.

Eksulisivitas tersebut menyebabkan rawan disintegrasi. Ranjabar
(2014:194) menjelaskan “persoalan disintegrasi kelihatannya banyak ditemui pada

masyarakat yang sedang berkembang terutama bagi masyarakat yang bersifat

14



majemuk seperti Indonesia.” Nasikun (2015:107) menegaskan “perbedaan-
perbedaan suku bangsa, agama, daerah dan pelapisan sosia saling silang
menyilang satu sama lain menghasilkan suatu keanggotaan yang bersifat silang
menyilang pula.” Abidin dan Saebani (2014:279) menyatakan “konflik antar
kelompok (konflik horizontal) bisa melibatkan ras, etnisitas, agama, atau
aliran/golongan.

Di berbagai kota besar pernah mengalami konflik yang melibatkan antara
etnis pribumi dengan etnis Tionghoa. Salah satu di antaranya adalah yang terjadi
di Singkawang. Santoso (2014:195) menjelaskan “kerusahan di Kalimantan Barat
yang terjadi tahun 1967 — 1971 yang disebut Mangkok Merah mengakibatkan
7000 hingga 8000 orang tewas memaksa etnis Tionghoa banyak ke luar daerah
meninggalkan Singkawang.” Selain di Kalimantan Barat, di kawasan Sulawesi
yang paling sering terjadi konflik antara pribumi dan etnis Tionghoa adalah di
kota Makassar. Di kawasan Sulawes lain yang juga pernah terjadi konflik
pribumi dengan etnis Tionghoa terjadi di Kota Palu. Triyana (2013:5) mencatat
“pada tahun 1973 terjadi pengrusakan terhadap toko Tionghoa Kkarena
menggunakan kertas bertuliskan Arab sebagai pembungkus di Palu.” Data yang
sama dikemukakan Usman (2009:384) “pada tanggal 27 Juni 1973 di Sulawesi
Tengah, sekolompok pemuda muslim menghancurkan toko warga Tionghoa.
Kerusuhan muncul karena pemilik toko memakai kertas bertuliskan huruf Arab
sebagai pembungkus dagangan.”

Fenomena tersebut menyebabkan kajian tentang etnis Tionghoa
mendapat perhatian berbagai kalangan bailk dalam aspek asimilasi, akulitrasi,
maupun pembauran dan konflik. Usman (2004:34), misalnya mengkaji “pola
interaksi, adaptasi, dan manipulasi identitas etnis Cina dalam masyarakat Aceh.”
Poerwanto (2014:76) melakukan penelitian tentang “asimilasi dan interaksi antara
etnis Cina Khek dengan masyarakat setempat.” Sementara itu, Azarudin dan
Khadijah (2016:98) di Malaysia melakukan penelitian tentang “akulturasi sebagai
satu proses penerimaan unsur kebudayaan dalam kalangan individu atau
kelompok dari sesuatu kebudayaan lain yang berbeda.” Pada bagian lain,

15



Muhamad (2014:123) mengkaji dari perspektif historis dan sosiologis dari model
harmoni sosia dalam masyarakat multikultural Cina Benteng, Tangerang.”

Apa yang dilakukan etnis Tionghoa di Donggala secara kultural menarik
dan urgen karena jutsru berhasil masuk ke dalam budaya lokal dan menjadi
pelaksana barzanji. Padahal barzanji menurut Jati (2012:228) “esensinya
menghaturkan pujian kepada Nabi Muhammad SAW adalah tradisi yang usianya
setua Islam itu sendiri karena tradisi ini telah ada semasa beliau masih hidup.”
Zuhri (1992:10) menyatakan “harumkanlah wahai Allah akan kuburnya yang
mulia dengan harum-haruman yang semerbak dari rahmat dan kesejahteraan.”

Redlitas ini merupakan wujud transformasi budaya. Secara sederhana
transformas  menurut  (Zaeny,2005:153; Lasijan,2014:2; Ro0ss,2020:6)
“transformation is ceaselessly transpiring inside and all around us, any given
circumstance in  our lives”  (Sudjiman,1993:69; Mulia,2010:109;
Susminingsih,2017:124) menjelaskan “transformasi adalah perubahan bentuk
penampilan, sifat atau watak.” Dalam konteks budaya, (Ashif Az Zafi,2017:106;
Syamhari,2015:24; Yunus,2013:77) menegaskan “proses transformasi budaya
dapat dilakukan dengan cara mengenalkan budaya.” Artinya memperkenalkan
budaya bukan berarti mengubah budaya. Etnis Tionghoa mengena budaya
barzanji meskipun tidak mengubah wujud barzanji, namun tetap dinilai sebagai
bentuk transformasi budaya.

Kgian transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa pada
pel aksanaan barzanji, dimasukkan ke dalam konsep sistem ritus dan upacara, yang
bagi Koentjaraningrat (2014:57) “religi dan upacara religi memang merupakan
suatu unsur dalam kehidupan masyarakat suku-suku bangsa manusia.” Urgensi
mengkaji transformasi budaya religi secara spesifik dalam ruang lingkup upacara
religi menjadi perhatian utama William Robertson Smith (1994:49). Berbagai
kagjian tentang etnis Tionghoa di Indonesia menunjukkan konsentrasi pada aspek
asimilasi, akultrasi, dan pembauran. Karenaitu, kajian ini dinilai memiliki state of
art karena menghadirkan perspektif baru yakni etnis Tionghoa sebagai pelaku
barzanji. Dalam bentuk bagan dinamika kajian tentang etnis Tionghoa terlihat

dalam skema berikut:

16



Interaksi Barzanji™ =~~~ -
Konflik ~
Asimilasi R
\ \ Gugurnya
2000 - 2005 2006 - 2010 2011 - 2015 2015 -2021 Chinese
/ culturalism
. Harmoni
stereotipe Akulturasi
Adaptasi
Gambar 1: Road Map Penelitian
D. Bar zanji

Barzanji merupakan salah satu tradisi komunitas Islam yang sangat
populer khususnya di Indonesia. Sama dengan tradisi maulid dan shalawat juga
merupakan budaya yang kuat di kalangan komunitas Islam Indonesia. Jamaluddin
(2011:348) menjelaskan bahwa “tradisi maulid tidak dapat dipisahkan dari tradisi
pembacaan kitab barzanji.” Selanjutnya, Aryani (2017:27) mensinyalir “sebagali
tradisi yang mengakar kuat di Indonesia, shalawat memiliki peran penting saat
ini.” Secara global hal tersebut juga dikemukakan Mansyur (2017:325) bahwa
“mawlid Al-Barzanji has been widely responded by Muslims in Indonesia through
the process of reading, interpretation, and appreciation...received positively by
the majority of Indonesian Muslims.” Penegasan ini tidak terlepas dari fakta
bahwa agama dan masyarakat paralel sebagai suatu redlitas yang tidak dapat

diabaikan. Nurdin (2016:47) menegaskan “agama merupakan realitas sosial, ia

17



hidup dan termanifestasi di dalam masyarakat.” Barzanji juga merupakan realitas
— fakta sosia yang tidak dapat diabaikan dalam konteks masyarakat Islam.

Popularitas barzanji di kalangan umat 1slam bukan sgja disebabkan karena
mayoritas umat Islam mengetahui dan pernah terlibat dalam proses barzan;ji.
Lebih dari pada itu, barzanji termasuk budaya dan tradis yang paling menyita
perhatian dalam konteks afirmasi dan negasi. Sebagian besar umat Islam
mengafirmasi — menerima dan melaksanakan secara rutin dan konsisten kegiatan
barzanji. Akan tetapi, tidak sedikit juga melakukan negasi — penolakan terhadap
barzanji dengan argumentasi tidak pernah dicontohkan oleh Rasulullah
Muhammad SAW. Terlepas dari menerima atau menolak barzanji, fakta sosial
menunjukkan dewasa ini, terutama di Indonesia tradis barzanji tidak hanya
dilakukan pada momen maulid Nabi Muhammad SAW, akan tetapi terjadi
ekstensifikasi lebih luas sebagal wujud perubahan sosiad pada berbagai hgatan
bermotif religi bernuansa sakral, seperti: ketika akan pindah rumah baru, membeli
sesuatu yang berharga (mobil dan kapal), memasuki bulan puasa (ramadhan) atau
menjelang |lebaran, pernikahan, dan kelahiran.

Baik yang menerima barzanji maupun yang menolak barzanji membangun
dan memiliki argumentas masing-masing. Kalangan umat Islam menerima
barzanji karenatradisi ini sangat bermanfaat dalam membangkitkan ghirah Islam
sekaligus sarana melakukan intervensi batiniah untuk membangun kecintaan
kepada Nabi Besar Muhammad SAW karena menurut Alwi (2003:110) “barzaniji
adalah bacaan puji-pujian yang beris riwayat Nabi Muhammad SAW (sering
dibacakan pada perayaan maulid).” Maulid adalah peringatan hari kelahiran Nabi
Muhammad SAW. Meskipun pada zaman Nabi Muhammad SAW maupun para
Khulafaur Rasyiddin  atau zaman sahabat Nabi Muhammad SAW belum
mengenal perayaan maulid, akan tetapi dewasa ini sebagian besar ummat Islam di
Indonesia setigp tahun merayakan maulid Nabi Muhammad SAW. Daam
perayaan maulid inilah dibacakan barzanji yang berisi puji-pujian yang dikaitkan
dengan riwayat Nabi Muhammad SAW dan dilantunkan dengan irama atau nada
yang enak didengar. Jati (2012:228) menegaskan “barzanji yang esensinya

18



menghaturkan pujian kepada Nabi Muhammad SAW adalah tradisi yang usianya
setua Islam itu sendiri karena tradisi ini telah ada semasa beliau masih hidup.”

Barzanji berkisah tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW yang dimulai
dari silsilah keturunan, masa kanak-kanak, remaja, dewasa, sampa diangkat
menjadi nabi dan rasul oleh Allah SWT. Barzanji sebaga suatu karya sastra
bersifat prosa yang di dalamnya berkisah tentang sifat-sifat mulia Nabi
Muhammad SAW yang patut diteladani, tidak dapat dipisahkan dari penulis kitab
barzanji yakni Syaikh Ja’far bin Husin bin Abdul Karim bin Muhammad Al -
Barzanji. Istilah barzanji sebenarnya diambil dari nama penulis kitab barzanji.
Kitab barzanji ditulis dalam rangka membangkitkan semangat umat Islam yang
ketika itu sedang menghadapi perang salib. Karena semangat juang umat Islam
mulai mengendur, maka Salahuddin Al-Ayubi melakukan sayembara penulisan
karya sastra yang dimaksudkan untuk membangkitkan semangat juang umat
Islam. Karena kontekstual dan tujuan barzanji, maka tidak mengherankan jikais
barzanji antara lain puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW. Zuhri (1992:9)
menyatakan bahwa barzanji “berwujud nadzam (puisi) mengenai keturunan yang
mulia sebagal kalung yang mana telinga itu terhias dengan perhiasannya.” Lebih
jauh lagi lantunan barzanji antara lain, seperti dikemukakan Zuhri (1992:10)
“harumkanlah wahai Allah akan kuburnya yang mulia dengan harum-haruman
yang semerbak dari rahmat dan kesejahteraan.”

Kaangan umat Islam lain terutama dari komunitas Persis (Persatuan
Isam) dan Muhammadiyah menganggap barzanji bukan perbuatan yang
dilakukan Nabi Muhammad SAW sehingga tidak harus dilakukan oleh umat
Islam. Perdebatan tentang boleh tidaknya melaksanakan barzanji akhirnya masuk
dalam ranah bid’ah atau bukan bid’ah. Perdebatan atau lebih tepat diskursus
mencari kebenaran terkait bid’ah atau tidaknya barzanji terutama mengam pada
era 1970-an-1990-an. Saat ini diskursus tentang barzanji tidak lagi setgjam dan
sekritis zaman dahulu. Sudah mulai muncul kesadaran bahwa yang paling penting
bagi umat Islam adalah menjaga persatuan dan kesatuan, tidak boleh terpecah
hanya karena persoalan barzanji maupun masalah furuiyah lain. Harus diakui

bahwa pendekatan kultural Muhammadiyah yang mulai digelorakan pada zaman

19



kepemimpinan Syafii Ma’rif juga turut mendinginkan perdebatan bid’ah tidaknya
barzanji atau secara lebih luas mampu mengecilkan perdebatan tentang perbedaan
dalam bidang furu antara Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama (NU). Berkaitan
dengan istilah bid’ah, Somad (2014: 31) mengemukakan beberapa pandangan
sebagai berikut.

St gl iyl A sl Lgle LW abie ) Al i e

4a5lan A 41]. hY u';“

Artinya “suatu cara/kebiasaan dalam agama Islam, cara yang dibuat-buat,
menandingi syariat 1slam, tujuan melakukannya adalah sikap berlebihan dalam
beribadah kepada Allah SWT.” Pengertian lain dinyatakan pula sesua dengan
keterangan berikut ini.

Alwsale &) Jad) Jou)y yae B gmalladadical

Artinya Bid’ah adalah perkara yang tidak pernah dilakukan pada masa
Rasulullah SAW.
Gl JUie e (e Je o o8 IS a4l Jal JU8
Artinya para ahli bahasa berkata, bid’ah adalah semua perbuatan yang
dilakukan, tidak pernah ada contoh sebelumnya. Jadi jelas sekali kalau dicermati
sgiarah lahirnya barzanji dan dikaitkan dengan pengertian bid’ah sebagaimana
dikutip di atas, maka barzanji bukan perbuatan Rasulullah Muhammad SAW
sehingga barzanji dikategorikan sebagai bid’ah. Akan tetapi, apakah semua yang
tidak dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW tidak boleh dilakukan terutama
yang berkaitan dengan masalah muamalah, masalah sosial dan budaya.? Lagi
pula, niat melaksanakan barzanji tidak dimaksudkan untuk menandingi syariat
Islam. Barzanji jelas bukan syariat 1slam melainkan lebih kepada budaya dan
tradisi yang dominan dilakukan umat Islam.
Somad (2014:32) yang melakukan kajian mendalam terhadap berbagai
pemikiran dan mazhab dalam Islam, mengklasifikasi Bid’ah dalam beberapa

kategori sebagai berikut.

20



et Lgalla Lagdsane sgd Al (581 5 Lad s gada 3 53 gane (licay Acag) =il il (L8

Artinya bid’ah itu terbagi dua: bid’ah mahmudah (terpuji) dan bid’ah
Madzmumah (tercela). Jika sesuai dengan Sunnah, maka disebut Bid’ah
Mahmudah. Jika bertentangan dengan Sunnah, maka dikategorikan bid’ah
madzmumah. Berdasarkan klasifikas tersebut, maka menurut peneliti sekaligus
sebagai standing teoretis peneliti dalam studi ini adalah barzanji memang bukan
suatu tradisi yang dicontohkan secara langsung oleh Nabi Muhammad SAW, akan
tetapi sebagai suatu tradisi — budaya barzanji bukan kategori bid’ah dholalah,
sehingga komunitas Islam dewasa ini senantiasa melaksanakan barzanji yang
diyakini memiliki makna spiritual menambah kecintaan kepada Rasulullah
sekaligus memperkuat solidaritas di kalangan internal umat 1slam bahkan barzanji
mampu membangun solidaritas eksternal dengan umat lain dari berbagai sistem

kepercayaan.

21



BAB 3
METODE PENELITIAN

A. Pendekatan Penelitian

Pendekatan penelitian ini adalah kualitatif. Denzin & Lincoln (2011:11)
menjelaskan “kata kualitatif menyiratkan pada penekanan kualitas entitas, proses
dan makna yang tidak dikgji atau diukur secara eksperimental dari sis kuantitas,

jumlah intensitas, atau frekuensi.”

B. Jenis Pendlitian

Implikasi  kualitatif sebagai methodological framework, maka jenis
penelitian ini adalah deskriptif. Deskriptif kualitatif adalah penyajian data berupa
kutipan kata-kata, ucapan, pendapat yang berasal dari berbagal sumber data.

C. Tempat dan Waktu penelitian

Pendlitian ini dilaksanakan di kota Donggala yakni ibukota Kabupaten
Donggala. Penelitian ini direncanakan selama 8 (delapan) bulan dimulai Maret —
Nopember 2021.

D. Unit Analisis

Pada tahap awal, pendlitian ini tidak menetapkan besaran unit analisis
karena yang terpenting dalam penelitian kualitatif adalah ketepatan menentukan
unit analisis harus benar-benar memahami dan terlibat dalam barzanji yang
digelar etnis Tionghoa. Untuk menentukan unsur-unsur yang terlibat dalam unit
analisis digunakan teknik purposive. Dengan teknik ini, maka unit analisis dari
etnis Tionghoa yang pertama adalah Kicca Hora (La Kicca) yang dipilih sebagai
unit analisis karena informan ini berusia 70 tahun sekaligus tokoh dan sesepuh
masyarakat Tionghoa di kota Donggala. Dari unit analisis pertama ini selanjutnya
dilakukan snowball untuk mengidentifikasi unit analisis berikutnya hingga

mencapai titik jenuh.

22



E. Jenisdan Sumber Data

Penelitian ini membutuhkan data primer dan data sekunder. Data primer
merupakan data yang diperoleh secaralangsung dari sumber data utama yakni unit
analisis. Data sekunder diperoleh dari pihak kedua secara tidak langsung karena
sudah diolah, dianalisis, dan disgikan pihak lain sesuai kepentingan dan
permasalahan penelitian. Sumber data sekunder berupa buku-buku, majalah, dan

hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema pendlitian ini.

F. Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data menggunakan teknik wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Melalui depth interview peneliti menggali informas yang luas,
mendalan mengenai permasalahan pendlitian, seperti; transformas  etnis
Tionghoa melakukan barzanji dan makna barzanji bagi etnis Tionghoa
Wawancara dilengkapi instrumen pedoman wawancara yang digunakan secara
fleksibel yakni pengembangan wawancara dilakukan berdasarkan situasi dan
jawaban informan. Observasi dilakukan dengan instrumen berupa lembar
pengamatan berkaitan dengan komunikasi antar-etnis di kota Donggala khususnya
etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Adapun dokumentas dilakukan dengan
mengkaji dokumen keberadaan etnis Tionghoa di kota Donggala termasuk jumlah
etnis Tionghoa yang diperoleh di Kantor Kelurahan Boya. Dokumentasi juga
berkaitan dengan aat perekam dan kamera untuk mengabadikan sasaran

penelitian.

G. Teknik AnalisisData

Setelah data terkumpul, maka dilakukan analisis data menggunakan
model interaktif dari Miles dan Huberman (2007:20) yang terdiri atas,
pengumpulan data, condensation data, display data, dan verifikas atau penarikan
kesimpulan. Sesuai tahapan Miles dan Huberman, setelah pengumpulan data maka
tahapan selanjutnya condentation yakni mengentalkan atau membersihkan data
Daam proses ini, dilakukan; pemetaan dan klasifikas data sesua orientas

masalah yang akan dijawab, membuang data yang tidak dibutuhkan. Pasca

23



condentation, dilanjutkan dengan melakukan display data. Dalam display data
sekaligus dilakukan analisis untuk menjawab permasalahan penelitian sehingga
pada bagian akhir proses analisis data, dapat dengan mudah dilakukan penarikan
kesimpulan atau verifikasi. Secara skematik, alur penelitian ini dapat digambarkan
sebagai berikut:

Analisis Data

Unit Analisis
Studi - Condenta
Pendahuluan - Display
, \ - Simpulan
/ - Wawancara
Studi - Observasi
Literatur - Dokumen
Instrumen
Penelitian

Pengumpulan
Data

Gambar 1: Alur penelitian

Berdasarkan alur penelitian yang menggambarkan kegiatan penelitian,
maka dapat dijabarkan tugas masing-masing personil peneliti sesuai tahapan di

atas:

1. Studi Pendahuluan
Ketua peneliti mengkoordinir anggota 1 melakukan observasi awal dan
anggota 2 melakukan studi pustaka.

2. Penetapan Unit Analisis dan Pengembangan Instrumen
Ketua peneliti memetakan unit analisis dan menetapkan informan Anggota
1 mengembangkan instrumen wawancara dan anggota 2 mengembangkan

instrumen observasi.

24



3. Pengumpulan dan Analisis
Ketua penditi melakukan wawancara, display data, dan penarikan
kesimpulan. Anggota 1 melakukan observasi dan pengolahan data. Anggota
3 melakukan dokumentasi dan condensation.

4. Penyusunan Laporan dan Artikel
Ketua peneliti menyusun laporan bersama dengan anggota 1 dan 2. Ketua
peneliti menyusun artikel sedangkan anggota 1 dan mengedit dan

merapikan.

25



BAB 4
HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Pendlitian

Display data diawali dengan mendeskripsikan keselurahan data yang
berkaitan dengan fungsi AGIL dalam pelaksanaan barzanji oleh etnis Tionghoa di
kota Donggala. AGIL dijadikan acuan penygian data dan pembahasan karena
penelitian ini memang menggunakan Fungsionalisme Struktural Parsons skema
AGIL sebagai grand theory. Berkaitan dengan hal itu, ditegaskan lebih awal
bahwa perspektif AGIL mengasumsikan sebuah sistem dapat bertahan karena
fungsional. Eksistensi sistem ditentukan oleh keterpenuhan syarat AGIL. Barzanji
sebagal sistem seharusnya memenuhi AGIL karena hingga saat ini tetap eksis
dalam tata kehidupan budaya dan religi masyarakat secara umum khususnya etnis
Tionghoa yang ada di kota Donggala.

Fungs AGIL mencakup 4 (empat) aspek utama, yakni; adaptasi
(adaptation), pencapaian tujuan (goal attainment), integrasi (integration), dan
pemeliharaan pola (latency), maka untuk sistematisnya penygjian data ini
dilakukan secara terpisah dan tentu sgja mesti diawali dengan menyagjikan data
fungs adaptasi.

1. Fungs Adaptas

Penygian data fungs adaptasi pada transformas budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa idealnya diawali dengan
mengemukakan kemampuan etnis Tionghoa menggunakan bahasa loka yakni
bahasa Bugis karena pada tahap awal kemampuan tersebut merupakan pintu
masuk bagi etnis Tionghoa dalam mengena dan mengetahui untuk kemudian
menjadi pelaksana barzanji. Semua etnis Tionghoa yang dijadikan sebaga unit
analisis dalam penelitian ini dipastikan mahir berkomunikas dalam bahasa Bugis.
Hal ini dapat diketahui berdasarkan data yang diperoleh dari beberapa informan
sebagal berikut.

26



Pada umumnya pak, orang Cina di Donggala bisa berbahasa Bugis bahkan
bahasa lain juga ada yang bisa seperti bahasa Kaili dan bahasa Jawa.
Sudah lama bisa, biasa mendengar bahasa Bugis maka akhirnya bisa juga
gunakan. Saya sendiri bukan cuma bisa tapi lancar, mahir dan jago.
(A9/1.2/T1).

Berdasarkan data di atas, secara eksplisit informan menyatakan bukan
hanya bahasa Bugis yang dipahami oleh etnis Tionghoa melainkan juga beberapa
bahasa lokal lain, seperti bahasa Kaili. Meskipun demikian diakui bahwa bahasa
Bugis merupakan bahasa yang lebih dominan digunakan. Hal ini juga ditegaskan
informan lain khususnya etnis pribumi yang memiliki pengalaman intensif
berkomunikasi dengan etnis Tionghoa karena terhimpun dalam suatu
perkumpulan olahraga Senam Terra sekaligus sebagai rekan bisnis, menyatakan
sebagai berikut.

Benar sekali itu pak, orang di sini ini termasuk orang Cina itu bisa
berbahasa daerah. Bukan cuma bahasa Bugis sebenarnya bahasa lain juga
itu bisa seperti bahasa Makassar banyak yang bisa, cuma kalau kita di sini
lebih banyak menggunakan bahasa Bugis. Ini dari dulu sudah begitu.
(AL/1.5/T1 dan lihat juga data dengan kode A5/1.4/T1)

Bahasa Bugis lebih aktif digunakan etnis Tionghoa karena secara empirik
lebih banyak digunakan berbagai etnis dalam pergaulan hidup sehari-hari di
tengah masyarakat. Penggunaan bahasa Bugis ditemukan dalam berbagai aktivitas
baik di pasar, ketika berolahraga, maupun kegiatan kemasyarakatan lain, seperti
kerja bakti atau sekadar berkumpul-kumpul di pinggir jalan sambil berdiskusi, dan
adajugadi café atau di warung. Tampaknya faktor pertemuan dan kebiasaan etnis
lokal menggunakan bahasa Bugis, menjadi awal bagi etnis Tionghoa memahami
dan mampu menggunakan bahasa Bugis sebagaimana terungkap dari hasil
wawancara dengan informan lain sebagai berikut.

Oh ya, jadi memang begitu kenyataannya di mana — mana kita di

Donggala ini biasa pakai bahasa Bugis karena dimana mana digunakan

makanya kita mengerti dan paham. Saya juga tidak tahu bagaimana

awanyatapi sudah begitu kenyataannya dari dulu. (A6/1.1/T1)

Jika data di atas ditriangulasi dengan informan lain (triangulasi sumber),
maka ditemukan data yang menarik dicermati lebih lanjut yakni luasnya

penggunaan bahasa Bugis oleh etnis Tionghoa terutama terjadi sejak sekolah Cina

27



tidak lagi beroperasi sekitar akhir tahun 1970-an. Fakta ini mengharuskan anak-
anak etnis Tionghoa (sekarang sudah menjadi dewasa dan sudah berkeluarga)
masuk sekolah umum kemudian membaur dengan anak etnis pribumi yang
kebanyakan berbahasa Bugis baik di lingkungan sekolah maupun di luar
lingkungan sekolah, sebagaimana diutarakan oleh informan sebagai berikut.

Dalam pergaulan di sekolah dan di luar sekolah biasa lah digunakan
bahasa daerah kalau di sini itu dulu bahasa Bugis yang banyak dipakai.
Bukan cumadi Donggala barangkali, tapi ada juga di tempat lain, sayakira
begitu bahwa bahasa daerah digunakan di dalam pergaulan apalagi dulu
itu kan hal biasa. (A2/1.3/T1)

Berdasarkan data di atas, dapat ditegaskan faktor lingkungan menjadi
pendorong etnis Tionghoa untuk membiasakan diri dan akhirnya mampu
menggunakan bahasa Bugis. Pada konteks ini sesungguhnya sudah terjadi proses
adaptas awal terhadap kebiasaan lokal, akan tetapi untuk lebih memberikan
keyakinan empirik yang kuat sekaligus melakukan triangulasi metode, maka data
hasil wawancara tersebut dikonfirmasi dengan hasil pengamatan yang
menunjukkan “ketika etnis Tionghoa melayani pembeli di toko Sekawan, toko
Sahabat Sejati, dan toko Sumber Baru menggunakan bahasa Bugis pada beberapa
konsumen yang tampaknya merupakan kenalan atau sahabatnya sendiri karena
beberapa konsumen tersebut tidak langsung pulang setelah diberikan barang yang
dibeli melainkan sambil duduk berbicara dengan pemilik toko menggunakan
bahasa Indonesia yang disertai bahasa Bugis” (Hasil pengamatan pada tanggal 3
April 2019 dan 17 Mei 2019 di kota Donggala).

Komunikasi dan interaksi yang relatif dominan menggunakan bahasa
Bugis antara etnis Tionghoa selaku pemilik toko dengan konsumen justru
ditemukan pada saat wawancara dengan salah seorang informan. “Banyak
konsumen yang dilayani sang pemilik toko yang menjual bahan bangunan tersebut
menggunakan bahasa Bugis secara aktif.” (Hasil pengamatan pada tanggal 28
Maret 2019 di kota Donggal a).

Hasil pengamatan pada momen lain juga menunjukkan kemampuan etnis
Tionghoa menggunakan bahasa Bugis yakni “ketika melakukan olahraga senam

Terra yang umumnya diikuti etnis pribumi dan etnis Tionghoa yang sudah

28



berkeluarga dan berumur rata-rata di atas 45 tahun, kebanyakan di antara etnis
Tionghoa dan etnis pribumi tersebut menggunakan bahasa Bugis. Paling tidak
secara empirik ditemukan ada kecenderungan yang faktual mencampurbaurkan
antara penggunaan bahasa Indonesia dengan bahasa Bugis pada saat melakukan
komunikasi dan interaksi” (Hasil pengamatan pada hari Minggu 7 Mei 2019 di
depan Bank Mandiri kota Donggala).

Sangat disayangkan bahwa “wadah interaksi dan komunikasi lainya
khususnya untuk remaja dan anak muda (lapangan bola volley dan basket) untuk
mempertemukan antara remaja etnis Tinghoa dengan etnis pribumi praktis tidak
ada lagi seperti pada dekade sebelumnya (bekas lapangan volley dan basket
berubah menjadi kantor)” (Hasil pengamatan pada hari Minggu 7 Mei 2019 di
depan Bank Mandiri kota Donggala). Informan juga mengakui bahwa perhatian
pihak berwenang khususnya pemerintah perlu ditingkatkan dalam pengembangan
sarana olahraga atau sarana yang dapat membangun kebersamaan antara generasi
muda etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Terus terang sgja jujur bahwa memang dulu-dulunya itu ada walaupun
tidak banyak tapi bisa menyatukan anak-anak muda. Saudara-saudara kita
orang Cina ini kan sukanya basket juga volly, nah itu sudah tidak ada
sekarang. Jadi ya tidak heran kalau justru interakss anak muda
kelihatannya kurang. (S6/1.5/T3 dan diperkuat data A12/1.2/T?2)

Kembali ke data yang berkaitan dengan kemampuan etnis Tionghoa dalam
berkomunikasi dan berinteraks menggunakan bahasa lokal. Hal yang menarik
diungkap lebih jauh adalah peneliti berhasil membuktikan kemampuan berbahasa
Bugis kepada saah seorang unit analisis termuda dengan cara mengajukan
pertanyaan dalam bahasa Bugis yang intinya apakah dapat menggunakan bahasa
Bugis dan dijawab lugas sebagaimana terungkap sebagai berikut.

Hehe... oh ya, macca ka mabbicara ogi. Pokonna to China ki Donggala
mega macca mabbicara ogi. Tania mi ia, to matoa, remaja, macca
maneng mabbicara ogi. Soalna sgja beccu je ta biasa ni ki Donggala ie
mabbicara ogi. Bahasa Kaili uisseng to cedde, ya setidaknya u mengerti
maksudn. (A6/1.4/T1 dan P10/1.1/T1)

29



Informan juga mengakui dengan kemampuan berbahasa lokal, maka lebih
memudahkan etnis Tionghoa dalam berinteraks dengan etnis pribumi dalam arti
kelancaran komunikasi dan interaksi terjalin dengan baik. Adanya kemampuan
menggunakan bahasa lokal, menyebabkan komunikasi berjalan lancar dan tidak
kaku. Ada nuansa saling memahami bahkan saling terbuka antara etnis Tionghoa
dengan etnis pribumi karena menggunakan instrumen yang sama yakni bahasa
Bugis.

Muncul kesan kuat tidak ada dusta di antara sesama warga karena apapun
yang diucapkan dapat saling memahami dan saling dimengerti, oleh karena itu
tidak mengherankan jika kemudian dalam melaksanakan barzanji juga terkadang
proses awalnya seperti menyampaikan undangan barzanji atau memberi tahu
sekaligus mengundang imam untuk membaca barzanji, maka etnis Tionghoa
menggunakan bahasa Bugis, akan tetapi perlu dipertegas bahwa kemampuan
menggunakan bahasa lokal hanya sebagai aat untuk  memudahkan dan
memperlancar interaksi dan komunikasi antar etnis Tionghoa dengan etnis
pribumi, bukan faktor utama yang menyebabkan terjadinya adaptasi maupun
transformasi budaya religi barzanji secara keseluruhan. Hal ini sgjalan dengan
data yang dikemukakan informan sebagai berikut.

Betul memang seperti tadi yang kita bilang bahwa di sini umumnya pake
bahasa Bugis sehingga lancar itu komunikasi. Tapi kalau yang penting itu
kan harus tetap aktif interaksinya dan komunikasinya juga. Orang Cina
dan semua orang aktif komunikasi dan berhubungan dengan sesama,
minal aktif saling menyapa kalau ketemu. (A11/1.2/T1)

Berkaitan dengan tradisi barzanji yang dilaksanakan komunitas Islam atau
pribumi, informan mengakui etnis Tionghoa sering diundang mengikuti barzanji
yang dilaksanakan etnis pribumi. Sebagaimana ditegaskan di atas bahwa
undangan etnis pribumi kepada etnis Tionghoa umumnya menggunakan bahasa
Bugis dan dilakukan dengan pendekatan kekeluargaan. Informan memberikan
keterangan sebagai berikuit.

Mengenai pertanyaan tadi apakah orang Cina pernah datang di barzanji, ya
pada umumnya pernah terutama orang tua, apalagi kalau teman ba undang
maka harus datang. Selain itu yang saya tahu selama saya di Donggala ini

30



sudah berpuluh tahun, ratarata orang Cina itu kena yang namanya

barzanji karena pasti diundang secara kekeluragaan. (A2/1.2/T1)

Tidak berlebihan menyatakan di antara berbagai tradisi etnis pribumi atau
budaya komunitas Islam yang paling menonjol di kota Donggala adalah barzanji.
Menonjol dalam arti bukan hanya karena barzanji sering dilaksanakan dalam
berbagai event melainkan juga menonjol karena secara faktual dikenal luas oleh
berbagai elemen masyarakat sebagaimana diakui informan yang menyatakan
sebagai berikut.

Ya, kalau saya lihat memang budaya barzanji ini termasuk yang paling

populer di sini karena sudah sering dilakukan dan juga saya lihat memang

masyarakat mulai dari kalangan atas sampa kalangan bawa atau rakyat
biasa umumnya melakukan barzanji. (A3/1.5/T1)

Berdasarkan redlitas di atas, maka sangat waar jika muncul dan
berkembang fakta sosiologis bahwa bukan hanya So Sun Ghuan yang pernah
diundang menghadiri barzanji oleh etnis pribumi melainkan juga etnis Tionghoa
lain seperti Kicca, Feng Feng dan Hendri Wongso. Bahkan secara keseluruhan,
para orang tua atau tokoh-tokoh dari kalangan etnis Tionghoa pernah
berpartisipasi  aktif menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis
pribumi sebagaimana ditegaskan informan berikut ini.

Saya rasa pernah semua diundang terutama para orang tua ya, ini sayatahu

karena bapak saya termasuk yang paling sering diundang setelah bapak

saya ke Surabaya, saya lah yang biasa menggantikan dan datang
diundangan itu, bukan hanya barazanji itu tapi pesta juga dan macam-
macam kegiatan kita berpartipasi. (A2/1.4/T1)

Jika data di atas dicermati lebih dalam, maka dapat dinyatakan data
tersebut memberikan suatu petunjuk yang transparan bahwa etnis Tionghoa
mengenal barzanji karena pernah diundang oleh etnis pribumi yang melaksanakan
barzanji. Secara spesifik ditegaskan, sebelum etnis Tionghoa melaksanakan
barzanji, maka yang terjadi adalah etnis Tionghoa sudah beradaptasi dengan
barzanji dengan cara menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis
pribumi.

Penegasan tersebut penting karena berkaitan dengan pemahaman tentang
proses menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi, dinilai

31



sebagai fakta awal yang memungkinkan etnis Tionghoa di kota Donggala
beradaptasi dengan barzanji yang pada akhirnya membawa etnis Tionghoa
mengenal |ebih dalam mengenai barzanji untuk kemudian menjadi pendukung dan
pelaksana barzanji. Hal ini diakui oleh informan yang telah memberikan
penjelasan faktual sebagai berikut.

Justru saya pribadi sangat yakin, sebelum kami menerima tradisi ini dari

orang tua kami dahulu, maka mereka pasti pernah juga diundang untuk

mengikuti barzanji. Undangan selamatan rumah sebenarnya tetapi
dilakukan dengan cara barzanji. (A10/1.3/T1)

Data yang perlu disgjikan lebih jauh untuk mengkonfirmasi data di atas
sekaligus sebagai wujud triangulasi adalah undangan barzanji yang diterima oleh
etnis Tionghoa dari etnis pribumi, bukan semata-mata undangan dalam rangka
syukuran keberhasilan membangun dan atau pindah ke rumah baru melainkan
justru yang banyak terjadi adalah undangan barzanji dalam rangka syukuran ingin
melaksanakan ibadah haji atau pulang dari menunaikan ibadah hgji, karena dalam
tradis komunitas Islam, pelaksanaan barzanji tidak hanya fokus pada saat
menempati rumah baru. Hal ini terungkap secara konkrit dari pernyataan yang
disampaikan informan berikut.

Orang Idlam di sini kebanyakan ba undang tetangga termasuk orang Cina
pada saat mau syukuran nalk hgi, atau yang lainnya seperti selamatan
agigah atau dulu kalau ada khataman quran itu dilakukan barzanji, nah itu
diundang juga orang Cina kan tetangga, ada juga berteman, tapi ada juga
diundang karena hubungan kerja. (A6/1.5/T1).

Relevan dengan data di atas, maka dikemukakan data lain yang juga
memberikan keyakinan empirik bahwa banyak jenis barzanji yang telah
dilaksanakan etnis pribumi dan sebelum etnis Tionghoa melaksanakan barzanji,
tentu berawal dari menghadiri undangan barzanji. Hal ini dinyatakan informan

secara konkrit sebagaiman dikutip berikut.

Pasti pernah diundang kemudian lama kelamaan akhirnya dia orang itu
juga mengikuti tradis barzanji kalau pindah rumah, buktinya saya
beberapa kali di undang untuk baca doa begitu imam lain ada juga yang
diundang. Maahan saya dengar ada di Loli juga Hehe, jadi kuat juga
toleransinya di sini.(A3/1.6/T2)

32



Dari pengenalan terhadap barzanji karena menghadiri undangan barzanji
yang dilaksanakan etnis pribumi, maka kemudian etnis Tionghoa akhirnya
mengakui pula pernah melaksanakan barzanji bahkan menegaskan para orang tua
dari etnis Tionghoa dahulu juga sudah pernah melaksanakan barzanji di kota
Donggala. Hanya sgja, etnis Tionghoa tidak mengetahui secara pasti kapan
pertama kali melaksanakan barzanji. Etnis Tionghoa hanya menyadari bahwa
mereka bukan orang pertama di lingkungan keluarganya yang melaksanakan
barzanji. Hal ini secara gamblang disampaikan oleh informan sebagai berikut.

Saya terus terang tidak tahu persis kapan orang tua saya pertama kali
melakukan barzanji itu pak. Tapi saya masih ingat tahun 1997 waktu
bapak beli kapal, maka itu diupacarakan dengan barzanji di kapal itu.

Sekarang bapak saya sudah hampir 90 tahun dan tinggal di Surabaya.

Bapak sayaini langsung dari Cina tepatnya Guang Zhou. Saya sendiri lahir

di Donggalatahun 1973. (A3/1.4/T1)

Merujuk data di atas, dapat dipahami lebih jauh bahwa informan mengakui
orang tuanya yang pernah melaksanakan barzanji sekitar 23 tahun yang lalu.
Namun demikian, tidak dapat memberikan informasi yang pasti kapan pertama
kali orang tuanya melaksanakan barzanji atau kapan pertama kali etnis Tionghoa
secara keseluruhan melaksanakan barzanji di kota Donggala. Pengakuan yang
sama dan memperkuat pernyataan di atas, juga dikemukakan informan lain
sebagai berikut.

Adooh kayaknya sulit itu le barangkali kalau mau cari tahu kapan kami ini

etnis Tionghoa mel aksanakan barzanji pertamakali di Donggala karenaini

sudah dilakukan oleh orang —orang tua kita dulu. Pokoknya ini sudah lama
barangkali sebelum kemerdekaan sudah ada ini kebiasaan ba bikin
barazanji. (A8/1.3/T1)

Harus diakui, pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa tidak
seaktif pada zaman dahulu karena dalam pelaksanaan barzanji selalu
membutuhkan momen. Momentum tersebut datang ketika selesai membangun
rumah atau toko baru. Pada saat ingin pindah ke rumah baru atau toko baru maka
dilakukan barzanji. Selain itu, ada pula yang melakukan rehab rumah, setelah

rehab selesai maka tetap melakukan barzanji. Berkaitan dengan fakta tersebut,

33



informan berikut memberikan pandangan berdasarkan pengalaman empiriknya
sebagai berikut.

Saya sendiri juga belum tahu kapan pertama kalinya, tapi yang pasti ini
sudah lama ada di Donggala ini. Saya terakhir melaksanakan barzanji itu
tahun 2010. Ini kan Donggala ini dulu tidak begini, dulu rame jadi ada
banyak yang ba bangun rumah maka dibuatkan lagi itu yang namanya
barzanji. (A9/1.1/T1)

Etnis Tionghoa mengakui dan menyadari barzanji adalah tradisi komunitas
Islam yang diikuti sejak lama. Menarik menghubungkan data tersebut dengan data
lain berkaitan dengan fakta apakah etnis Tionghoa tidak memiliki tradisi pada saat
pindah ke rumah baru, padahal seperti diketahui secara umum etnis Tionghoa
termasuk salah satu etnis yang paling banyak memiliki tradisi yang berpangkal
kepercayaan kepada leluhur.

Etnis Tionghoa memiliki tradiss tersendiri dalam merayakan
keberuntungan khususnya keberhasilan membangun dan memiliki rumah baru
atau toko baru. Tradisi etnis Tionghoa umumnya berdasarkan penghormatan
kepada leluhur atau arwah nenek moyang mereka yang sudah meninggal dunia.
Secara kultural, etnis Tionghoa dikena sebagai salah satu etnis yang paling
konsisten memberikan penghormatan kepada orang tua atau leluhur (pemujaan).
Selain itu, etnis Tionghoa di kota Donggala juga mengenal kebiasaan yang
populer di kalangan etnis Tionghoa pada umumnya yang disebut dengan nama
Feng Shui, sebagaimana diungkap secara transparan oleh informan sebagai
berikut.

Kalau tradis asli Tionghoa ya itu waktu bangun rumah maka harus jelas
yang namanya Feng shui nya itu. Ini biasa kita gunakan sampai sekarang
ini juga masih biasa kita gunakan tapi sudah mulai berkurang, itu pun
sudah juga baku campur-campurlah dengan tradisi di sini itu biasanya ba
taruh kelapa, pisang, tebu dan lain-lain buah-buahan di tiang rumah. Orang
bilang pusat rumah atau posi bola. (A3/1.1/T2)
Feng Shui antara lain berkaitan dengan memilih posisi dan letak rumah
atau bangunan apapun yang banyak dipergunakan dalam kehidupan sehari-hari,
karena itu di kalangan etnis Tionghoa mengenal istilah Feng Shui dapur, Feng

Shui kamar, Feng Shui kamar mandi, dan berbagai jenis Feng Shui lainnya. Data

34



di atas juga memberikan informasi lebih lanjut bahwa dalam membangun rumah
atau toko, etnis Tionghoa juga sudah mulai mengenal kebiasaan meletakkan buah-
buahan di tiang utama rumah yang sedang dibangun. Tradis semacam ini
merupakan kebiasaan yang banyak digunakan etnis pribumi khususnya komunitas
Islam pada saat membangun rumah baru.

Secara keseluruhan dapat ditegaskan etnis Tionghoa memang tidak
memiliki tradis yang sama seperti barzanji. Jka kemudian melaksanakan
barzanji, maka sudah barang tentu terjadi perubahan perilaku kultural religi di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Perubahan perilaku kultural religi
dimaksud setidaknya terlihat dari fakta bahwa barzanji bukan merupakan tradisi
leluhur etnis Tionghoa, tetapi kemudian menjadi tradisi yang dilakukan intensitf
sesuai momentum yang dilakoni bahkan terkesan tidak akan menempati rumah
baru atau toko baru tanpa diawali dengan melaksanakan ritual membaca barzanji
sebagai mana dinyatakan informan sebagai berikut.

Di dalam tradisi orang Cina tidak ada yang namanya barzanji atau baca-

baca doa begitu. Tapi maknanya barangkali sama di mana orang Cina

kalau mau bangun rumah harus berdasarkan perhitungan Feng Shui

namanya, setelah itu kita tetapkan hari baik lalu pindah, kemudian juga

memuja leluhur, bakar dupa kira-kira begitu dulunya. (A4/1.1/T2)

Berdasarkan data tersgji di atas, dapat dipastikan barzanji tidak dikenal
dalam budaya etnis Tionghoa di kota Donggala melainkan upacara memuja
leluhur untuk merayakan rasa syukur. Jika etnis Tionghoa kemudian banyak yang
melakukan barzanji berarti telah terjadi suatu transformasi dalam cara pandang
etnis Tionghoa terhadap tradis pindah atau menempati rumah baru. Perubahan
pola pikir tersebut diakui informan sebagai berikut.

Menurut saya memang pasti ada perubahan pola pikir termasuk orang tua
saya dulu juga begitu, tidak mungkin kita lakukan kalau tidak ada
perubahan. Dulu kan itu kita kenal Feng Shui atau semacam posisi yang
baik.(A2/1.4/T2)

Berkaitan dengan tradisi etnis Tionghoa untuk merayakan atau
mengupacarakan momen membangun rumah baru, maka dikenal Feng Shui. Etnis
Tionghoa di kota Donggala memahami Feng Shui sebagaimana dijelaskan oleh
informan sebagai sebagai berikut.

35



Feng Shui itu intinya adalah hidup damai dengan lingkungan alam, maka
harus cari itu posis rumah yang bagus termasuk harinya bagus untuk
membangun rumah. (A3/1.2/T2)

Etnis Tionghoa mengakui barzanji bukan merupakan tradisi leluhur. Bagi
etnis Tionghoa penghormatan kepada leluhur merupakan cara merefleksikan
keberuntungan hidup. Namun demikian, etnis Tionghoa mengenal Feng Shui yang
tampaknya secara esensia cenderung disamakan dengan barzanji. Pemahaman
etnis Tionghoa ini bertitik tolak dari suatu pemikiran bahwa baik barzanji maupun
Feng Shui berkaitan dengan upaya mencapai kedamaian dalam menjalani
kehidupan sosial.

Pemahaman yang mengekuivalenkan antara barzanji dengan Feng Sui
tentu sgjatidak bersifat general, dalam arti kata pemahaman yang merelevansikan
antara barzanji dengan Feng Shui adalah pemahaman yang dianut oleh etnis
Tionghoa bukan etnis pribumi. Bagi etnis pribumi barzanji berkaitan dengan
Allah SWT sebagaimana ditegaskan informan sebagai berikuit.

Barzanji itu merupakan tradisi dalam agama Islam. Ini tradisi tetap ada
kaitannya dengan agama. Jadi ini dilakukan karena berkaitan dengan
agama Idlam jadi ini tetap kita percaya ada hubungannya dengan Allah.
Makanya ini hampir semua pernah melakukannya. Barangkali hanya
sebagian yang tidak pernah melakukan, seperti saudara kita yang dari
Muhammadiyah, tapi bagusnya lagi kalau diundang tetap juga datang
karena menghargai undangan itu. (12/1.6/T2)

Etnis Tionghoa secara objektif mengakui barzanji merupakan tradisi Islam
yang sangat kuat mengakar dalam kehidupan masyarakat di kota Donggala
sehingga tidak mengherankan jika kemudian diikuti dan dilaksanakan berbagai
unsur masyarakat meskipun masyarakat yang mengikuti barzanji sebagian bukan
bagian dari komunitas Islam sebagaimana dinyatakan oleh informan sebagai
berikut.

Lingkungan sekitar Donggala ini memang diakui yang namanya tradisi
barzanji sangat kuat. Ya tentunya sebagai bagian dari itu maka sudah
seharusnya orang orang Cina juga tidak salah kalau mengikutinya.
Malahan sebenarnya dimana kita berada maka di situ kita harus ikut sesuai
adat yang berlaku. Begitu kan pak orang orang tua dulu meyakinnya.
(A3/1.4/T2).

36



2. Goal Attainment

Data yang telah sebelumnya tidak sekadar menunjukkan pandangan etnis
Tionghoa yang menilai tradisi barzanji sangat kuat di kota Donggala melainkan
sekaligus memberikan informas mengenai motivasi etnis Tionghoa menjadi
pelaksana barzanji yakni menyesuaikan diri dengan lingkungan sosia tempat
tinggal. Berkaitan dengan keberadaan etnis Tionghoa yang dewasa ini menjadi
pelaksana barzanji, maka menarik juga menambahkan dengan data lain yang
menegaskan tradisi Feng Shui sendiri yang merupakan tradisi etnis Tionghoa,
ternyata tidak lagi terlalu dominan dilakukan dewasa ini, setidaknya tidak terlihat
secara demonstratif.

Y a kalau sekarang kelihatannya mulai berkurang. Tetap kita percaya Feng

Shui, tapi tidak kenapa sudah mulai berkurang paling tidak tidak terlalu

kelihatan dilaksanakan oleh orang Cina. Barangkali itu tadi karena lebih

banyak barzanji. Memang biasa juga ada Feng Shui nya sekaligus habis itu
dilaksanakan barzanji. (G3/1.3/T1).

Data lain yang penting untuk disgiikan lebih lanjut adalah berkaitan
dengan motivasi etnis Tionghoa melakukan adaptasi. Secaratersirat jika dicermati
data yang telah disgjikan sebelumnya dapat ditegaskan bahwa menyesuikan diri
dengan lingkungan merupakan motivasi etnis Tionghoa beradaptas dengan
barzanji. Informasi yang berkaitan dengan hal tersebut perlu didalami Iebih jauh
sehingga dalam studi ini peneliti juga mempertanyakan dan menghubungkan
motif ekonomi dalam beradaptasi dengan barzanji. Informan memberikan
penjelasan mengenai hal tersebut sebagal berikut.

Menurut saya pak, tidak ada pengaruhnya melaksanakan atau tidak
melaksanakan barzanji dengan untung. Misalnya makin laris usaha dan
dapat untung besar kalau barzanji dilakukan, yang saya rasakan tidak
begitu. Ini kan tradisi yang bagus jadi kita laksanakan. Tapi ya, saya tidak
tahu juga kalau orang tua kami dulu, apakah memang melakukan barzanji
ini sebagal pendekatan atau bagaimana, itu mungkin sgja tapi sekarang
tidak begitu sayakira. (G4/1.1/T2).

Berdasarkan data yang disgjikan di atas, sangat jelas faktor ekonomi bukan
merupakan motif etnis Tionghoa untuk beradaptasi dengan lingkungan atau
beradaptasi dengan barzanji bahkan melaksanakan barzanji. Paling tidak, untuk
konteks kekinian penolakan tersebut dinyatakan oleh informan kalangan etnis

37



Tionghoa, akan tetapi untuk lebih meneguhkan keyakinan empiris sebagai suatu
kebenaran koherensi, maka dilakukan triangulasi sumber dengan informan lain
yang menyatakan.

Ya, tidaklah. Tidak ada juga harapan atau kami mengharapkan yang

namanya melaksanakan tradis itu tidak ada sangkut pautnya dengan

ekonomi atau cari untung. (G2/1.4/T1)

Data di atas memberikan kepastian bahwa faktor ekonomi yang dipahami
secara material untuk mencari keuntungan bukan faktor yang memotivas etnis
Tionghoa melaksanakan barzanji. Data lain yang diberikan informan sehingga
tidak berkenan dinilai mencari keuntungan ekonomi dalam pelaksanaan barzanji,
dijelaskan sebagai berikut.

Tradis itu kan sifatnya budaya dan kita ini terikat dengan budaya. Kan

orang bilang di mana bumi dipijak di situ langit dijunjung. Maka itu,

dilakukan budaya yang memang bagus untuk kita semuanya, seperti
barzanji ini. (G2/1.3/T2)

Pernyataan verbal etnis Tionghoa bahwa adaptasi terhadap barzanji bukan
karena dorongan ekonomi juga diakui informan pribumi yang menyatakan secara
tegas bahwa menurut “pengalaman saya yang sudah lama bergaul dengan mereka,
kalau urusan masyarakat seperti barzanji itu tidak ada itu saya lihat karena
masalah ekonomi.” (G1/1.5/T2). Hal ini menunjukkan baik secara internal
(kalangan etnis Tionghoa) maupun eksternal (etnis pribumi) tidak mengakui
faktor ekonomi sebagal motif adaptasi.

Berdasarkan data di atas dapat ditegaskan adaptasi yang dilakukan oleh
etnis Tionghoa bukan karena mencari keuntungan ekonomi apalagi kalau
ditriangulasi dengan hasil pengamatan, maka semakin terang benderang bahwa
ekonomi bukan merupakan faktor pendorong etnis Tionghoa beradaptasi dengan
barzanji, karena “konsumen etnis Tionghoa tidak hanya dari kota Donggala, ada
juga dari Bone Oge, Tosale, Limboro, Towale, bahkan sampai Surumana.” (Hasil
pengamatan pada 12 — 16 April di kota Donggala dan telah dikonfirmasi secara
acak dengan konsumen dimaksud). Setidaknya data ini memperkuat fenomena
kekinian yang memperlihatkan strategi ekonomi bukan faktor determinan etnis

Tionghoa mel aksanakan barzanji.

38



Data hasil pengamatan di atas ditriangulasi dengan wawancara ke
beberapa informan. Menurut salah seorang informan “pembeli di toko saya ini
macam-macam kalangan, asalnya juga macam-macam ada yang dari Donggala
memang, tapi ada juga dan banyak yang dari luar Donggala, misalnya dari dari
Banawa Selatan.” (G4/1.4/T1). Begitu pula wawancara yang dilakukan dengan
informan lain menyatakan bahwa “yang belanja di Donggala bukan hanya orang
Donggala banyak dari luar, terutama dari Kabonga, Boneoge, dan daerah Ganti ke
sana. (G5/1.1/T2). Hal yang sama dinyatakan oleh etnis pribumi yang menegaskan
bahwa “yang pasti bukan hanya orang Donggala yang belanja di Donggala tapi
dari daerah sekitar Donggala juga.” (G2/1.5/T2). Dengan demikian, data tersebut
memperkuat fakta bahwa konsumen etnis Tionghoa bukan hanya masyarakat
Donggala melainkan juga dari luar kota Donggala. Hal ini memperkuat asumsi
bukan faktor ekonomi yang memotivasi etnis Tionghoa melaksanakan barzanji.

Bagi etnis Tionghoa, yang paing penting adalah merasakan adanya
kemudahan untuk melaksanakan barzanji. Secara spesifik dikemukakan bahwa
mula-mula etnis Tionghoa diundang mengikuti barzanji oleh masyarakat pribumi
atau komunitas Islam, dan ketika hgjatan barzanji ingin dilakukan sendiri etnis
Tionghoa, maka etnis Tionghoa merasakan ada kemudahan untuk melaksanakan
barzanji. Dalam Islam secara prinsipil, memang ada kemudahan (bukan
menggampangkan) dalam melaksanakan budaya bahkan dalam melaksanakan
syariat pun Islam tidak memberatkan umatnya. Karena adanya prinsip kemudahan
tersebut, maka etnis Tionghoa tidak dilarang melaksanakan barzanji sebagaimana
dinyatakan oleh informan sebagai berikut.

Kaau saya lihat terbuka barzanji itu semua orang bisa kalau mau apalagi

kalau orang Cina memang sudah Islam tambah bagus lagi, seperti itu La

Ming King masuk Islam itu kawin dengan La Hapsah sudah lama

(GU1.2[T2)

Senada dengan data yang disgikan di atas, kemudahan dalam
melaksanakan barzanji juga dirasakan secara khusus oleh informan lain dari
kalangan etnis Tionghoa sebagai mana pernyataan berikut ini.

Barzanji ini kan kita bisa bertemu banyak orang, siapa sgja saya lihat tidak

dilarang kalau mau bikin barzanji. Jadinya biar pun saya ini orang Cina

39



bukan orang Islam, tapi bisa kita lakukan juga di rumah kita atau di toko.

(11/1.3/T2)

Mencermati display data di atas, maka dapat ditarik suatu pemahaman
dalam pandangan etnis Tionghoa tidak ada larangan untuk melaksanakan barzanji
sigpa pun dia, sehingga etnis Tionghoa mudah beradaptasi dan melaksanakan
barzanji. Penygjian data ini maupun data sebelumnya, terlihat jelas berkaitan
dengan fungs adaptasi dalam transformasi budaya religi pada pelaksanaan
barzanji di kalangan etnis Tionghoa.

Setelah menygjikan data fungs adaptasi sebagai bagian dari fungs AGIL,
maka data selanjutnya yang perlu disgjikan dalam kerangka fungsi AGIL tersebut
adalah data tentang goal attainment. Pada saat menyajikan data tentang fungsi
adaptasi sebenarnya sangat penting menelusuri data awal mula etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji karena dengan mengetahui awa mula etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji, maka dapat diungkap aasan fundamental mengapa etnis
Tionghoa mau melaksanakan barzanji.? Secara spesifik pengetahuan tentang awal
mula etnis Tionghoa melaksanakan barzanji sebenarnya sangat penting untuk
menelusuri lebih dalam mengenal motif etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di
kota Donggala.

Pengetahuan tentang motif awa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji
dapat memberikan penjelasan komprehensif mengena tujuan utama atau goal
attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji, akan tetapi seperti ditegaskan
pada penygian data sebelumnya bahwa pemahaman dan pengetahuan etnis
Tionghoa sangat terbatas sehingga kehilangan jgak pertama kali dalam
melaksanakan barzanji. Namun demikian, data yang telah disgikan sudah
menegaskan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan karena faktor ekonomi
atau tidak berkaitan dengan upaya mencari keuntungan material.

Segala kemungkinan yang berkaitan dengan motif etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji atau secara spesifik motif etnis Tionghoa beradaptasi
dengan barzanji perlu ditelusuri, oleh karena itu selain menggali kemungkinan
motif ekonomi juga dihubungkan dengan motif memberikan suatu nilai material
kepada tetangga, teman, dan masyarakat secara keseluruhan. Dengan perkataan

40



lain, motif saling memberi dan membagi juga perlu digali lebih jauh untuk
memastikan motif etnis Tionghoa beradapatasi dengan barzanji karena hal ini
berkaitan dengan pencapaian tujuan dalam sistem AGIL. Berkaitan dengan hal ini,
maka berikut dikemukakan data hasil penelitian sebagai berikut.

Begini, memang kita ini hidup untuk saling berbagi, tapi kalau

hubungannya dengan barzanji, mungkin tidak sejauh itu ya karena kan

begini, ba barazanji ini kan tidak setiap saat jadi memang kita saling
memberikan namun niatnya itu bukan karena itu sgja. Tidak tahu kalau
dulu, ini saya bicarayang sekarang sgja. (G6/1.1/T2).

Senada dengan data di atas, informan lain memberikan penguatan yang
menunjukkan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa bukan karena motif atau
tujuan saling memberi dan membagi. Hal ini tampak dari penegasan informan
sebagal berikut.

Oh tidak saya kira ya, jadi memang yang namanya acara-acara begitu pasti

ada saling memberikan minima ya tuan rumah memberikan jamuan

kepada tamu undangan itu waar sga, tapi kan barzanji itu berkaitan
dengan tradis yang bersifat agama, jadi mungkin masih jauh dari itu.

Kalau dulu dulu orang tua kami barangkali, tapi kalau sekarang saya jamin

tidak itu. (G3/1.3/T2)

Berdasarkan data di atas, tampak jelas niat saling memberikan dinilai
masih jauh dari tujuan barzanji artinya saling memberi dan berbagi secara material
bukan menjadi alasan atau tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji. Namun
demikian, informan tidak menutup kemungkinan jika fenomena tersebut terjadi
pada zaman dahulu atau ketika awal orang tua etnis Tionghoa melaksanakan
barzanji di kota Donggala.

Mau tidak mau sebenarnya di dalam barzanji itu tuan rumah selalu ada
yang namanya konsums itu. Jadi sudah otomatis itu, sama juga dengan
kalau kita orang Islam yang bikin itu barzanji niatnya itu bukan mau bagi-
bagi makanan, barzanji kan ini berkaitan dengan agama. (G5/1.4/T2)

Data tentang goal attainment dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis
Tionghoa di kota Donggala, tampaknya membuka berbagai perspektif baru yang
mencerminkan perseps etnis Tionghoa terhadap barzanji. Dari perseps ini
melahirkan tujuan pelaksanaan barzanji. Salah satu dimens yang menarik

dicermati adalah etnis Tionghoa melaksanakan barzanji, pada prinsipnya belum

41



atau tidak mengetahui arti barzanji itu sendiri. Apa yang dimaksud barzanji,? bagi
etnis Tionghoa belum dipahami atau diketahui dengan baik. Hal ini ditegaskan
informan sebagai berikut.

Mohon maaf pak, saya belum tahu arti kata barzanji itu. Yang penting
dilakukan masyarakat terutama yang muslim itu ya kita lakukan juga kan
tidak tidak ada ruginya. Soal isinya belum tahu tapi pasti bukan suatu yang
tidak balk pasti bagus. Maka perlu kita lakukan bersama-sama dengan
semua masyarakat. (G7/1.1/T2)

Semua unit analisis yang berasal dari etnis Tionghoa yang pernah
melaksanakan barzanji tidak satupun yang mengetahui arti dan isi barzanji.
Namun semua unit analisis etnis Tionghoa mengetahui sosok Nabi Muahmmad
SAW, paling tidak etnis Tionghoa tidak asing mendengar nama Nabi Muhammad
SWA dan dapat memberikan penjelasan secara spontan jika digjukan pertanyaan
mengenai nama Nabi Muhammad SAW.

Saya tahu, dalam Islam kan ada nabinya yaitu Nabi Muhammad, sama

juga dengan agama-agama lain saya tahu juga seperti di Kristen itu ada

juga di Budha juga Sidharta dan di Kong Hu Cu juga ada namanya Kong

Fu Tse, tahu saya semuaitu. (G4/1.4/T2)

Kembali ke data yang berkaitan dengan arti dan isi barzanji, ternyata
belum diketahui dengan baik oleh etnis Tionghoa. Apa itu barzanji dan apa yang
dibaca dalam barzanji, serta apa arti dari bacaan tersebut belum diketahui oleh
etnis Tionghoa. Berkaitan dengan ha tersebut, maka sebagai bentuk triangulasi
sumber, maka data dari informan di atas perlu dikonfirmasi dengan informan lain.
Hasil konfirmasi ini menyatakan sebagai berukui.

Tidak le, belum tahu artinya apalagi isi dari barzanji itu. Yang kita orang

Cina ini tahu bahwa itu kebaikan karena tradisi budaya maka mesti kita

jalankan. Barzanji ini berkaitan dengan tradisi Islam, maka pasti itu ada

hubungannya dengan memuji Tuhan. (G2/1.2/T2 dan G3/1.2/T2, lihat juga
data G1/1.3/T3)

Jika data di atas dicermati, maka dapat dinyatakan etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji sama sekali belum mengetahui apa itu barzanji dan apa
isinya.? Bukan hanya etnis Tionghoa, menurut pandangan informan etnis pribumi
pun yang beragama Islam belum tentu semua telah memahami arti dari bacaan
barzanji sebagaimana data berikut ini.

42



Menurut pengalaman saya, barangkali juga ya tidak semuanya kita yang
orang Islam ini ba baca barzanji lalu dimengerti apaitu artinya dari bacaan
itu. Barang tidak semua itu paham. Yang penting kan di sini umat Islam
itu mau melaksanakan budaya yang sifatnyareligius. (13/1.6/T2)

Etnis Tionghoa menyadari dan mengakui tidak memahami arti bacaan
dalam barzanji, akan tetapi bagi etnis Tionghoa hal itu tidak terlalu penting karena
yang paling mendasar bagi etnis Tionghoa adalah barzanji dilakukan oleh
komunitas Islam maka pasti berkaitan pula dengan memuji Tuhan. Etnis Tionghoa
beranggapan di dalam barzanji ada unsur mengaji (membaca ayat suci Al-quran),
karena ada unsur menggji maka etnis Tionghoa menghubungkannya dengan
agama Islam atau dengan Tuhan, sebagaimana dinyatakan oleh informan sebagai
berikut:

Menurut pemahaman saya, barzanji itu membaca Al-quran jadi pasti

berkaitan dengan kebaikan karena segjak kecil saya lihat anak-anak

digjarkan baca quran. Teman-teman saya waktu kecil juga begitu. Jadi kita
tidak terlalu heran mendengarnya. (G5/1.4/T2)

Kecenderungan etnis Tionghoa menyamakan antara membaca Al-quran
dengan barzanji tampaknya berdasarkan pengalaman selama ini bahwa membaca
Al-quran terdengar seperti membaca barzanji. Informan lain memberikan data
bahwa membaca Al-quran sama dengan membaca barzanji karena etnis Tionghoa
sudah sering dan hampir setiap hari mendengar bacaan Al-quran dari Magjid Raya
Donggala. Hal ini berkaitan erat dengan pelaksanaan sholat lima waktu atau sholat
Jumat, yang mana sebelum adzan terlebih dahulu dilantunkan ayat suci Al-quran
dari Magid Raya Donggala sebagaimana diakui informan yang menyatakan
sebagai berikut.

Kaau yang saya pahami pak, itu yang dibaca di barzanji sama dengan

mengaji karena tidak ada bedanya dengan kalau kita dengar itu orang

mengaji dari magjid rayaitu dekat sini. (G5/1.3/T2)

Display data di atas tampaknya belum memberikan pemahaman yang
mendasar mengenai goal attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji,
karena itu pada pengumpulan data putaran kedua didalami lebih mendalam
pencapaian tujuan pada transformasi budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa. Hasil pendalaman wawancara mengindikasikan tujuan

43



etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak dapat dipisahkan dari dimens
keberuntungan sehingga perlu dirayakan atau disyukuri melalui ritual yang
dinamakan barzanji. Informan memberikan keterangan yang spesifik dengan
menyatakan.

Intinya itu, kalau kita dapat rejeki maka tentu perlu disyukuri.Berhasil
memiliki rumah atau membuka toko, maupun membeli barang yang
harganya tinggi sampai ratusan juta kan suatu keberhasilan itu namanya,
maka kita lakukan barzanji bersama dengan keluarga, tetangga dan teman-
teman yang ada di lingkungan kita. (G5/1.2/T2 dan G6/1.2/T2, diperkuat
dengan data A10/1.1/T1 dan L2/1.4/T3)

Berdasarkan data di atas dapat dipahami lebih komprehensif bahwa etnis
Tionghoa melaksanakan barzanji untuk menunjukkan rasa syukur atas segala
nikmat yang telah diraih dalam kehidupan sehari-hari. Rasa syukur tersebut
sekaligus mencerminkan suatu kesadaran tentang leluhur karena bagi etnis
Tionghoa setiap bentuk religi dan ritual ada kaitannya dengan Ieluhur dan roh
nenek moyang sebagaimana dinyatakan lebih lanjut oleh informan sebagai
berikut.

Barzanji menurut saya adalah cara atau jalan untuk menunjukkan adanya
rasa syukur, kebahagian karena sudah mendapatkan suatu keberuntungan.
Soal caranya ya kitaikuti yang paling banyak dilakukan di Donggala yaitu
barazanji, orang di sini mabbarazanji. (G1/1.1/T3 dan G2/1.1/T3 dan
diperkuat dengan data G2/1.4/T3 dan G4/1.3/T2)

Depth interview di atas berhasil menemukan satu kata kunci yang
berkaitan dengan tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji yakni
memanjatkan rasa syukur atas limpahan rejeki yang telah diperoleh. Jika data
tersebut ditarik lebih dalam, maka pada akhirnya sampal pada suatu pemahaman
yang spesifik bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji karena berkeinginan
untuk mewujudkan suatu keselamatan hidup baik secara alamiah atau berkaitan
dengan spiritual maupun secarasosial.

Aspek yang menarik dicermati lebih jauh adalah ungkapan rasa syukur
tersebut tampaknya masih terikat dengan leluhur karena secara kultural etnis
Tionghoa memang tidak mungkin dapat dipisahkan dengan konsep menghormati
dan menjunjung tinggi leluhur. Dimana pun etnis Tionghoa berada, maka konsep

44



penghormatan pada leluhur sangat dijunjung tinggi terutama yang berkaitan
dengan konsep bapak atau ayah. Hal ini secara tegas dinyatakan oleh informan
sebagaiman terlihat di bawah ini.

Mohon maaf, kami memang punya tradisi sangat hormat kepada leluhur.

Jadi bukan berarti tidak percaya pada kekuatan yang lain, misalnya

kekuatan yang Maha Agung, tetapi sekai lagi bagi orang Cina

keberadaannya tidak bisa dipisahkan dengan |eluhurnya. (G1/1.3/T3)

Etnis Tionghoa tetap percaya kepada kekuatan transendental setidaknya
terlihat pada diri etnis Tionghoa yang ada di kota Donggala, meskipun juga harus
diakui bahwa penghormatan pada leluhur mendapat tempat tersendiri dan
tampaknya hal itu pun dimaknai sebaga bentuk pengakuan terhadap kekuatan
transsendental .

Ya, tentunya kita semua percaya kepada adanya kekuatan di luar yang
kelihatan kan. Makanya tidak salah kalau rasa syukur dikaitkan dengan
leluhur tadi. (G2/1.4/T3)

Penghormatan kepada leluhur antara lain ditunjukkan pula oleh etnis
Tionghoa dalam bentuk “memajang foto orang tua di rumah terutama yang sudah
meninggal dunia” (Hasil pengamatan pada tanggal 24 — 26 April 2020 di kota
Donggala). Berdasarkan data goal attainment yang telah dikemukakan, maka
penelitian ini sampa pada suatu pemahaman bahwa tujuan etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji adalah untuk memperoleh keselamatan.

Berbasis pada pemahaman tersebut, peneliti kembali melakukan
pendalaman ketika wawancara pada putaran ketiga dilakukan bahkan pada
wawancara tahap selanjutnya meskipun tidak didesain dalam skema penelitian
karena beberapa informan diwawancarai lebih dari 3 kali meskipun tidak lagi
dilakukan dalam bentuk by design melainkan dalam suasana insidental. Penéliti
ingin memastikan bahwa “mencari keselamatan” memang merupakan tujuan etnis
Tionghoa mel aksanakan barzanji.

Hasil penggalian akhirnya memberikan keyakinan empirik kepada pendliti
bahwa memang keselamatan menjadi orientasi etnis Tionghoa melaksanakan
barzanji, karena dari hasil pendalaman dinyatakan oleh informan ada “perasaan
takut” kalau tidak melaksanakan barzanji padahal sebelumnya sudah pernah

45



melaksanakan barzanji pada momen terdahulu, maka ketika menemukan
momentum yang sama misalnya mendapat keberuntungan memiliki rumah atau
toko baru, maka harus mel aksanakan barzanji.

Terus terang ya, saya memang harus mengakui ada juga perasaan was-was
atau semacam rasa takut-takut kalau sampai tidak barzanji kemudian
menempati rumah atau toko baru. Takut celaka begitu, makanya
laksanakan barzanji sesuai kebiasaan orang tuadulu. (G6/1.4/T2)

Dalam ungkapan yang berbeda dinyatakan oleh informan lain bahwa etnis
Tionghoa memang mengakui ada perasaan takut jika tidak melaksanakan barzanji
padaha sudah pernah melakukan barzanji sebelumnya sebagaimana diungkapkan
sebagai berikut.

Sampal saat ini saya sudah tiga kali pernah melaksanakan barzanji, jadi

saya mengakui ada rasa khawatir lah kalau tidak melakukan. Barzanji

itukan doa sebenarnya, maka perlu berdoa supaya kita selama semua.

Mungkin begitu kira-kira pak. (G1/1.2/T3)

Data di atas menarik dicermati karena memberikan perspektif baru yakni
selain mempertegas perasaan takut jika tidak melaksanakan barzanji yang disebut
dengan istilah khawatir, juga memberikan suatu pemahaman bahwa barzanji sama
dengan berdoa.

Seperti tadi dibilang ada kaitannya kah itu barzanji dengan keselamatan.

Menurut yang saya pahami bisa sgja itu ada. Barzanji baca doa jadi untuk

selamat. Pokoknya mau amanlah dan selamat maka perlu melakukan yang

sudah dilakukan orang tua. (G2/1.3/T3)

Barzanji disamakan dengan doa juga ditemukan dalam pandangan
informan lain yang sekaligus mempertegas bahwa tujuan melaksanakan barzanji
adalah keselamatan baik keselamatan dalam arti spiritual maupun keselamatan
sosia sehingga perlu berdoa.

Oh ya pasti ada hubungannya antara barzanji dengan doa selamat. Selamat
ini tidak hanya selamat dalam arti aman sgjahtera di tengah masyarakat,
tapi juga selamat dalam arti nilai budaya dan agama. (G3/1.1/T3)
Berdasarkan data yang disgjikan di atas dapat ditegaskan etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji karena ingin mencapai keselamatan baik secara sosia

maupun secara religi sehingga etnis Tionghoa menganggap barzanji sama dengan

46



berdoa, dan ini tentu dipahami sebagai bentuk transformasi budaya religi pada
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa. Keseluruhan data di atas
mempertegas bahwa goal attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak

dapat dipisahkan dengan konsep berhasil, syukur, doa dan selamat.

3. Fungsi Integras

Setelah menygjikan data tentang fungsi adaptasi dan goal attainment,
maka selanjutnya disgjikan pula data tentang fungsi integrasi sebagai salah satu
unsur pembentuk fungsi AGIL. Fungs integrasi sesungguhnya berkaitan dengan
pelibatan berbagai pihak dalam pelaksanaan barzanji. Baik etnis Tionghoa
maupun etnis pribumi mengakui, sigpapun yang melaksanakan barzanji, maka
mutlak melibatkan banyak pihak karena barzanji tidak dapat dilakukan oleh satu
pihak saja.

Pelaksanaan barzanji tidak mungkin dapat dilakukan tanpa orang lain yang

membantu. Pihak yang melaksanakan barzanji atau tuan rumah pasti

meminta bantu orang lain, misalnya imam untuk baca barzanji, dan juga
mengundang orang dan tetangga. (11/1.5/T2)

Jika etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji, maka tetap juga harus
melibatkan orang lain, bahkan keterlibatan pihak lain jauh lebih banyak karena
mulai dari penyampaian informas sampa dengan menghidangkan konsumsi
barzanji harus melibatkan pihak lain dan hal ini diakui oleh informan sebagaimana
terlihat berikut.

Begini itu pak, soal pelaksanaan barzanji, pokoknya saya ada niat maka

saya laksanakan, saya minta tolong dipanggilkan Pak Imam masjid

Donggala, saya minta tolong juga sama teman yang Islam supaya saya

dipanggilkan imam untuk bantu baca barzanji di rumah. (12/1.2/T2)

Berdasarkan data di atas, etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji
meminta bantuan kepada teman atau seseorang untuk memohon kepada imam
agar datang ke rumah etnis Tionghoa untuk membaca barzanji. Lain lagi
pengaaman Asmin yang dituturkan oleh anaknya sekaligus salah seorang
informan dalam penelitian ini bahwa ketika melaksanakan barzanji atas

keberhasilan dan keberuntungan memiliki kapal baru, maka yang diundang

47



membaca barzanji adalah imam magjid Watusampo, sebagaimana dijelaskan
sebagai berikut.

Pada tahun 1997, bapak saya bikin barzanji di kapa yang baru di beli.

Saya diminta panggil pak Darman dia ini imam di Watusampo karena

kebetulan pak imam ini teman bapak karena dulu pernah kerja dengan

orang tua, jadi dekat maka pak imam Darman yang dipanggil baca
barzanji. (13/1.4/T2)

Berkaitan dengan keberadaan imam atau ustadz dalam pelaksanaan
barzanji yang didesain etnis Tionghoa, maka tentu memiliki peran yang sangat
penting karena bertugas sebagai pemimpin proses pelaksanaan barzanji. Etnis
Tionghoa memang pihak yang menginisias barzanji, akan tetapi jalannya barzanji
ditentukan oleh imam. Salah seorang imam yang pernah terlibat dalam
pel aksanaan barzanji yang dilaksanakan oleh etnis Tionghoa menjelaskan sebagai
berikut.

Pernah saya diminta baca barzanji di rumah La Fandi Chandra, jauh
sebelum acara sudah dikasih tahu memang saya, kemudian pada hari
pelaksanaannya dikasih tahu lagi. Pelaksanaannya, sesuai dengan yang
biasa dilakukan umat Islam. Tidak ada dia campuri urusan bacaan atau
prosesnya. (A4/1.6/T2)

Ada dua ha yang terungkap dari deskripsi data di atas. Pertama proses
pemberitahuan kepada pemimpin barzanji dilakukan lebih dari satu kali yakni
sebelum pelaksanaan barzanji pada pada hari pelaksanaan barzanji. Berkaitan
dengan pelaksanaan barzanji dan keberadaan etnis Tionghoa yang mengikuti
barzanji, dijelaskan oleh informan lain yang menyatakan bahwa.

Yang saya lihat dia orang tidak ba ikut baca, cuma kalau kita angkat

tangan berdoa ba angkat tangan juga dia orang dan ada juga yang pakai

songkok. Hehehe, sudah begitu budaya kita, saling menghormati tapi ini
bukan campur baur. (13/1.5/T2)

Etnis Tionghoa memang pelaksana acara barzanji, tetapi proses barzanji
ditentukan dan dikendalikan sepenuhnya oleh imam karena hal itu merupakan
tugas dan kewenangan imam. Senada dengan data di atas, informan lain
memberikan penjelasan yang dapat dinilai sebagai bentuk triangulasi sumber

karena membandingkan atau memperkuat antara satu informan dengan informan

48



lain bahwa mengena pelaksanaan acara barzanji sepenuhnya menjadi tugas dan
tanggung jawab imam atau ustadz yang memimpin barzanji.

Istilahnya itu pak, yang melaksanakan barzanji memang saya. Tapi saya

kan tidak paham itu bagaimana caranya, maka yang paham adalah pak

ustadz atau pak imam. Maka kita serahkan sepenuhnya pada imam, tidak
kita campuri, kita hanya pelaksana untuk kepentingan saya sebagai orang
yang melaksanakan di rumah. (13/1.2/T2)

Selain melibatkan imam atau ustadz dan tentu saja tuan rumah pelaksana
barzanji, maka fungs integrasi pada pelaksanaan barzanji yang diinisas etnis
Tionghoa ini juga melibatkan para undangan. Undangan tersebut ada yang dari
kalangan etnis Tionghoa itu sendiri dan ada juga dari etnis pribumi yang terdiri
atas tetangga, teman, atau rekan bisnis. Hal ini diyakini berdasarkan data yang
disampaikan oleh informan sebagal berikuit.

Oh ya pak, barzanji itu kan di mana pun pasti ba undang orang, baik itu
tetangga maupun teman atau masyarakat. Begitu juga kalau orang Cina
yang melaksanakan barzanji, maka sama sgja tetap juga ba undang dan
satu lagi jelas yang pimpin barzanji pasti Islam. (12/1.5/T2)

Mengundang tetangga, teman, rekan bisnis dan keluarga serta masyarakat
secara umum untuk hadir dalam barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa
sebenarnya bukan hal baru karena dalam pelaksanaan barzanji memang ada
semacam “kewajiban” mengundang orang lain untuk datang bersama menghadiri
barzanji. Demikian pula ketika etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di kota
Donggala juga dihadiri para undangan. Hal ini dinyatakan tegas informan etnis
Tionghoa sebagai berikut.

Y a, jelas itu harus mengundang untuk rame-rame merayakan kesyukuran

dan baca doa barzanji, makanya waktu kapa dibarzanjikan diundang

semua tetangga, teman-teman, dan keluarga tentunya. Tapi kan
undangannya itu tidak tertulis, hanya lisan karena kita sudah baku tahu
semua. (14/1.4/T2)

Merujuk pada data di atas dapat dinyatakan bahwa barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa tidak berbeda dengan barzanji yang dilaksanakan
etnis pribumi yakni tetap mengundang berbagai pihak untuk bersama-sama
mengikuti barzanji. Dengan demikian telah teridentifikas unsur-unsur yang
mengintegrasikan barzanji yakni; etnis Tionghoa sebaga pelaksana, imam atau

49



ustadz sebagai unsur yang memandu jalannya barzanji, dan tamu undangan yang
mengikuti barzanji. Selain ketiga unsur tersebut, masih ada satu unsur yang sangat
penting, akan tetapi sering tidak menjadi perhatian dalam pelaksanaan barzanji
termasuk dalam suatu kajian ilmiah sering diabaikan ketika mengkaji barzanji
yakni; unsur yang menangani konsumsi. Keberadaan unsur yang menangani
konsumsi dijelaskan oleh informan sebagai berikut.

Jadi, begini. Untuk hal penyiapan seluruh kebutuhan untuk konsumsi

barzanji, tentunya itu jelas menjadi tanggung jawab tuan rumah atau kami

yang melaksanakan barazanji itu. Tapi yang mengolah bukan kami sebagai
tuan rumah kita serahkan ke teman-teman ibu yang beragama Islam.

(11/1.UT3)

Bahan baku konsumsi disiapkan oleh pelaksana barzanji atau tuan rumah
sedangkan pengolahan bahan baku tersebut menjadi menu yang siap konsumsi
sepenuhnya diserahkan kepada komunitas Islam. Komunitas Islam dimaksud
dijelaskan oleh informan sebagai berikut.

Untuk konsumsi yang mengolahnya tentu ada bantuan dari tetangga

kKhususnya, tentunya kaum ibu untuk bersama-sama mengolah bahan

konsumsi yang dihidangkan pada saat pelaksanaan barzanji. Diserahkan
semua ke teman yang Islam. (12/1.3/T3)

Konsumsi barzanji yang dikelolaibu ibu tetangga etnis Tionghoa atau ibu-
ibu dari istri teman etnis Tionghoa, memberikan keyakinan kepada para tamu
undangan yang mayoritas beragama Islam untuk tidak ragu dalam mengkonsumsi
hidangan barzanji karena telah mengetahui bahwa yang mengolah bahan
konsumsi adalah ibu — ibu komunitas Islam. Berkaitan dengan data di atas, dapat
ditambahkan bahwa dalam pandangan para undangan khususnya yang beragama
Islam menyatakan sebagai berikut.

Tidak le, tidak ragu karena yang masak kan kita tahu itu orang Islam. Jadi
menurut saya tidak ada masalah. Dan juga dorang tahu orang Islam itu kan
ada pantangan untuk mengkonsumsi makanan tertentu. Ini yang dijaga
betul sehingga sampai sekarang bae bae sga. Karena itu tadi, ada saling
pengertian dan pemahaman bukan hanya kerjasama tapi juga saling
pengertian. (14/1.5/T2)

Kaangan komunitas Islam yang menjadi pengelola konsumsi memberikan

garansi secara sosiad sehingga tidak menimbulkan keraguan dalam pelaksanaan

50



barzanji. Salah seorang ibu dari komunitas Islam yang pernah membantu etnis
Tionghoa mengolah konsumsi untuk hidangan barzanji memberikan pandangan
bahwa.

Mengenai konsumsi yang dihidangkan oleh etnis Tionghoa dalam
pelaksanaan barzanji sebenarnya kita yang menghidangkan karena kita
yang masak semua, mereka hanya menyigpkan bahan, kalau ada yang
kurang diberitahu ke mereka untuk mereka beli atau tambahkan. Pada hari
pelaksanaan barzanji itu, kami datang ramai-rama untuk membantu
mereka. (14/1.7/T2)

Berdasarkan data yang disgikan di atas dapat dipastikan bahwa
transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa
mengintegrasikan berbagal unsur mulal dari perencanaan barzanji sampal dengan
pelaksanaan barzanji. Termasuk di dalamnya adalah keterlibatan ibu-ibu
komunitas Islam dalam mengola konsumsi yang dilakukan secara gotong royong
dan tidak mendapat imbalan.

Semata-mata hanya membantu sgja, tidak ada niat untuk apa-apa.
Pokoknya kebiasaan begini ini sudah merupakan hal yang biasa jadi tidak
ada itu yang namanya digaji atau diupah, masa orang minta bantu lalu kita
suruh bayar kan tidak baik itu.(16/1.7/T2)

Membantu menyiapkan hidangan barzanji merupakan kebiasaan yang
berkembang selama ini di kota Donggala. Sebenarnya kebiasaan semacam tidak
hanya terbatas pada hgatan barzanji melainkan pada kegiatan-kegiatan lain,
misalnya menyiapkan bahan makanan untuk olahraga bersama. Hal ini juga sering
dilakukan. Prinsipnya adalah saling tolong menolong, akan tetapi ada perasaan
senang juga dari kalangan umat Islam dapat membantu etnis Tionghoa dalam
menyiapkan konsumsi barzanji sebagaimana terungkap dari data yang disgjikan
berikut.

Saling membantu sgja, kita punya tenaga kita kasih tenaga. Dan juga kita
orang Islam sebenarnya bersyukur karena mereka mau melaksanakan
barzanji berarti mereka percaya dengan barzanji itu seperti yang kita
percayai. (17/1.7/T2)

Keterlibatan ibu-ibu komunitas Islam membantu mengola konsumsi yang
dihidangkan etnis Tionghoa ketika pelaksanaan barzanji telah melengkapi 4

(empat) unsur utama yang membentuk integrasi sebagai satu sistem dalam

51



pelaksanaan barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa. Keempat unsur ini
memiliki kesamaan yakni ingin agar pelaksanaan barzanji berjalan dengan baik
dan lancar. Kelancaran pelaksanaan barzanji bukan hanya menjadi tanggung
jawab etnis Tionghoa, akan tetapi dirasakan pula sebagai kewajiban etnis pribumi
sebagaimanatersirat dari wawancara berikut.
Istri saya juga biasa terlibat membantu karena saya ini kan semua Cina
berteman balk dengan saya jadi, kita bantu termasuk itu tadi urusan
barzanji karenaitu juga saya tanggung jawab bersama. (15/1.5/T2)
Melengkapi data pelibatan kaum ibu dalam pelaksanaan barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala sebagaimana tersgji di atas,
sekaligus sebagai bentuk pengecekan keabsahan data dengan cara melakukan
triangulasi atau mengkroscek sumber informasi, maka dikemukakan hasil
wawancara dengan informan lain yang menyatakan sebagal berikut.
Y a, ya, saya paham, saya paham maksud pertanyaan bapak. Nah ini bisa
saya jelaskan bahwa saudara-saudaraku yang Islam kan itu tidak
mengkonsumsi daging tertentu, jadi ini saya perhatikan betul. Bukan
hanya saya semua orang keturunan ba perhatikan ini. (17/1.2/T2)
Berdasarkan data di atas tampak jelas bahwa dalam pelaksanaan barzanji
yang disponsori etnis Tionghoa selalu mengedepankan saling pengertian. Sikap
dan perilaku ini merata ditemukan di kalangan etnis Tionghoa maupun etnis
pribumi. Karena itu kedua belah pihak tidak ragu untuk saling membantu. Etnis
Tionghoa tidak ragu meminta bantuan dan etnis pribumi juga tidak segan
memberikan bantuan.

Makanya itu, saya biasa minta tolong ke istrinya teman untuk bantu-bantu
masak, saya serahkan semuanya dan di Donggala ini saling bantunya
tinggi tanpa imbalan apapun juga. Mungkin itu sgja, kalau anak muda
tidak ada, apalagi yang masih sekolah tidak ada. Ya, termasuk juga saat
barzanji umumnyakita orang tuasga. (12/1.1/T2 dan (I1/1.1/T2)

4. Fungs Latency
Data tentang fungsi adaptasi, pencapaian tujuan, dan fungsi integrasi yang
baru sga disgikan dan berhasil mengidentifikasi berbagai unsur dalam

pelaksanaan barzanji, seperti; etnis Tionghoa, imam atau ustadz, para tamu

52



undangan, dan pengelola konsumsi, maka untuk melengkapi data fungs AGIL
disgjikan pula data fungs latency. Fungs latency sangat penting karena dengan
adanya pemeliharaan pola atau perawatan sistem maka berarti barzanji terus
bertahan di kalangan etnis Tionghoa. Oleh karena itu, disgjikan data mengenai
fungsi latency dalam pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa.

Berdasarkan hasil wawancara yang telah dikemukakan pada bagian
terdahulu, secara implisit sebenarnya etnis Tionghoa mula-mula hanya
melaksanakan barzanji kalau ada rumah baru atau toko atau gedung baru yang
mau dibacakan doa selamat, akan tetapi kemudian berkembang ke aspek-aspek
lain, seperti; pada saat membeli mobil baru, gudang, dan kapal baru. Hal ini diakui
oleh informan sebagai berikut.

Terus terang memang awanya yang orang tua saya tahu dalam barzanji,

ya waktu rumah baru ditempati, tapi terakhir waktu kapal diselamati

seperti pernah saya bilang sama kita tempo hari, maka orang tua saya juga
bikin barzanji di kapal itu. Ada juga teman yang bikin pada waktu

membeli oto baru, saya juga datang waktu itu kalau tidak salah di

rumahnya La Kicca itu yang punya bensin di Tanjung Batu. (L1/1.4/T3

dan lihat juga koding data L2/1.4/T3)

Sgjian data di atas menunjukkan adanya transformasi atau perluasan ruang
lingkup hal-hal yang dijadikan sasaran barzanji. Mula-mula hanya rumah yang
dibacakan barzanji kemudian berkembang ke hal lain seperti pada waktu membeli
mobil baru dan kapal baru. Berkaitan dengan hal tersebut, informan lain
memberikan keterangan sebagai berikut.

Betul memang bukan hanya rumah kalau mau ba barazanji itu, saya sendiri
pernah waktu beli mobil, tapi sudah lama. Termasuk juga waktu itu saya
syukuran POM bensin, tapi sudah lama juga. Tapi itu tadi, yang paling
rame kalau rumah yang diselamatkan karena kan mau ditinggali terus,
makanya perlu dikase bagus. (L1/1.1/T3 dan G5/1.1/T3)

Informan mengakui pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa
mengalami perubahan dalam arti kata ada perluasan objek barzanji sebagaimana
dipaparkan di atas meskipun juga diakui bahwa secara keseluruhan tetap barzanji
rumah yang paling dominan dan dianggap paling mendasar oleh etnis Tionghoa.

Oh ya jelas itu, barzanji dalam hal menempati rumah baru itu memang

yang paling apa yaistilahnya itu paling awal barangkali dikenal, tapi juga

53



menurut saya paling dianggap lengkap. Kaau akhir-akhir ini memang juga
barzanji naik jugaitu rame dibandingkan yang lain. (L2/1.4/T2)

Data di atas diperkuat oleh informan lain yang juga mengakui barzanji
dalam konteks menempati rumah baru lebih dominan meskipun tidak sesering
barzanji naik haji karena kelihatannya lebih menyentuh perasaan pelaksana
barzanji.

Ya, diantara banyak jenisnya itu menurut pengalaman kami, barzanji
rumah memang paling menyita perhatian karena terus terang walaupun
sekarang ini sudah pake kursi tapi juga di dalam rumah itu harus duduk
bersila, itu barangkali yang bikin ini barang jadi lebih dominan karena
kalau baca barzanji apalagi berdoa enaknyaitu kalau bersila. (G1/1.6/T2)

Pada pelaksanaan barzanji rumah ada semacam nila sakral, terlebih lagi
berdoa sambil duduk bersila. Kalangan etnis Tionghoa juga Iebih memberikan
apresias pada pelaksanaan barzanji rumah sehingga dirasakan lebih menonjol
padaha intinya sama sga yakni membaca barzanji. Informan memberikan
pandangan sebagai berikut.

Betul, keluarga saya sendiri sudah melakukan beberapa jenis barzanji ada

rumah dan ada kapal termasuk mobil, tapi yang yang rame itu ya barzanji

rumah karena kan ini rumah mau ditempati terus, tiap hari kita di rumah
kalau mobil misalnyatidak tiap saat kan di mobil. (A2/1.4/T3)

Perbedaan apresias terhadap objek barzanji tidak mengubah tujuan
barzanji. Apapun yang dijadikan objek barzanji nilainya sama. Namun demikian,
adanya penambahan objek barzanji tersebut, dapat dipandang sebagai data yang
menunjukkan pemeliharaan sistem barzanji karena dengan begitu barzanji
semakin luas dilakukan oleh etnis Tionghoa.

Selain memperluas objek pelaksanaan barzanji, ditemukan pula data lain
dalam pendlitian ini yang mengindikasikan adanya pemeliharaan sistem atau
latency sebagal salah satu fungsi AGIL, yakni dalam pelaksanaan barzanji
ternyata etnis Tionghoa mengikuti etnis pribumi atau komunitas Islam dalam
melaksanakan barzanji yakni melakukan adzan di beberapa sudut rumah atau di
pusat rumah sebagaimana diakui informan berikut.

Mengena ba adzan di rumah, ya betul itu, waktu barzanji di rumah saya
pak imam dibantu dengan beberapa orang adzan di sudut rumah atau yang

54



paling utamaitu di posi bola. Rata-rata teman yang diperkumpulan senam

Terra yang saya minta ba adzan, ada La Masri, La Amin, dan saya lupa

yang lain, kalau tidak salah ada 4 orang yang bantu pak imam. (L1/1.2/T3)

Data di atas memberikan pemahaman bahwa dalam proses barzanji juga
dilakukan adzan di sudut rumah dan menurut informan yang paling utama adalah
di pusat rumah atau dalam bahasalokal dinamakan posi bola. Adanya fakta bahwa
daam barzanji dilakukan adzan tentu merupakan suatu perubahan atau
transformas di kalangan etnis Tionghoa karena sebelumnya etnis Tionghoa
mengakui tidak melakukan, akan tetapi belakangan mulai melakukan sebagaimana
dinyatakan informan sebagai berikut.

Kaau dulu-dulu orang tua belum itu, hanya barzanji to sgja. Pak imam ba
baca, kemudian diikuti orang lain. Kalau sekarang saya lihat di rumah
teman yang Islam baca adzan, makanya waktu terakhir saya barzanji saya
suruh adzan juga, itu waktu Pak Asmin bapaknya Hendri di kapalnya ba
adzan juga waktu barzanji itu. (L1/1.3/T3 dan (L2/1.3/T3)

Adzan di sudut rumah dan di pusat rumah bukan merupakan ha baru di
kalangan komunitas Islam atau etnis pribumi yang melaksanakan barzanji, akan
tetapi untuk etnis Tionghoa dapat dikatakan sebagai hal baru karena tidak
selamanya dalam pelaksanaan barzanji melakukan adzan. Artinya ini berarti
bentuk penyesuaian baru. Data lain yang menarik dikemukakan adalah alasan
etnis Tionghoa menambahkan adzan pada saat barzanji dijelaskan oleh informan
sebagal berikut.

Terus terang saya tidak tahu persis, tapi begitu sudah memang budaya

dalam barzanji itu dan yang penting itu kan dapat lebih menyelamatkan

lagi kita sebagai penghuni rumah. Intinya itu bagaimana kita selamat itu
sgjasayakira. (L2/1.2/T3)

Berkaitan dengan data tersebut di atas, maka sangat relevan untuk
menygjikan pula data yang menjelaskan tentang aasan etnis Tionghoa
memperluas objek barzanji yang mula mula hanya pada rumah kemudian
berkembang ke beberapa objek seperti mobil dan kapal sebagaimana teruangkap
berikut.

Orang Islam kan juga tidak hanya rumah dibarazanjikan tapi yang lain
juga banyak sekali. Makanya orang tua saya dulu, termasuk saya juga
lihat itu bagus, maka baru kita lakukan, karena mobil dan kapal atau yang

55



lainnya itu kan juga sebenarnya ada kehidupan di situ artinya mau selamat
jugakan di situ makanyayabarzanji. (L1/1.4/T2 dan L2/1.4/T2)

Berbagal data tentang fungsi AGIL sudah dipaparkan secara menyeluruh
sehingga dinilai sudah komprehensif dan sesuai dengan permasalahan penelitian.
Data fungsi AGIL dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa akan
dijadikan sebaga basis dalam melakukan anadlisis dan pembahasan pada su bab
selanjutnya. Namun demikian, sebelum melakukan analisis dan pembahasan pada
bagian ini dilengkapi dengan menyajikan data tentang dampak transformasi
budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa terhadap
solidaritas sosia di kota Donggala.

B. Pembahasan

Berdasarkan data yang telah disgjikan pada bagian terdahulu, maka pada
bagian ini dianalisis dan dibahas lebih lanjut permasalahan penelitian. Sebelum
membahas permasalahan penelitian secara menyeluruh, dapat ditegaskan bahwa
pada awalnya etnis Tionghoa mengenal dan mengikuti barzanji yang dilakukan
komunitas Islam dalam kapasitas sebagai tamu undangan. Diundang menghadiri
barzanji karena memiliki hubungan sebagal teman, tetangga, dan relasi bisnis
maupun sebagai majikan.

Barzanji dilakukan oleh komunitas Islam merupakan refleks rasa syukur
kepada Sang Pencipta—Allah SWT. Rasa syukur tersebut berkaitan dengan
keberhasilan membangun dan menempati atau pindah ke rumah baru atau
melaksanakan barzanji untuk hgatan lain karena dalam komunitas Islam,
pelaksanaan barzanji tidak hanya pada saat pindah ke rumah baru melainkan
justru yang banyak dilakukan adalah pada momentum seperti; syukuran berangkat
atau pulang dari menunaikan rukun Islam kelima (hgji), acara agigah, acara
khataman quran, dan pesta pernikahan.

Fakta empiris pelaksanaan barzanji di kota Donggala tidak hanya fokus
pada satu kegiatan melainkan beragam momentum sebagaimana dipaparkan di
atas. Hal ini membuktikan bahwa barzanji bukan sga dominan dilakukan

56



melainkan berkaitan dengan berbagai aspek kehidupan manusia khususnya umat
Islam di kota Donggadla. Dengan perkataan lain, barzanji merupakan salah satu
contoh budaya Islam yang paling populer di kalangan masyarakat 1slam dengan
rangkaian ritual yang kompleks dan dijunjung tinggi komunitas Islam.

Substansi yang diuraikan di atas, juga menjadi temuan Jamauddin
(2011:348) dadam penditian yang dilakukan di Lombok Selatan yang
mengungkapkan bahwa “meski pelaksanaannya bukan pada bulan maulid, tradisi
pembacaan kitab barzanji tetap menjadi penting dalam berbagai acara.” Hal ini
memberikan pemahaman bahwa momentum barzanji di berbagai daerah tidak
terbatas hanya pada satu aktivitas yang monoton. Muttagin (2016:135) lebih
spesifik menegaskan “masyarakat Bugis seakan-akan menjadikan tradisi
ma’barzanji sesuatu yang “wajib” dalam beberapa momen, seperti naik haji,
agigah, naik rumah baru atau pindah rumah, nikahan dan sebagainya.”

Keragaman proses barzanji jugaterjadi di kota Donggala sehingga potens
etnis Tionghoa mengenal dan mengikuti barzanji tidak terbatas hanya pada
momen pindah ke rumah baru. Justru yang banyak berkembang di tengah
masyarakat kota Donggala adalah melaksanakan barzanji ketika ingin naik haji
atau pulang dari tanah suci menunaikan ibadah haji. Meskipun demikian, diakui
prosesi barzanji pada saat pindah ke rumah baru lebih sakral karena umumnya
dilakukan dengan cara duduk bersila.

Terlepas dari berbaga momen pelaksanaan barzanji yang ada di kota
Donggala, satu hal dipastikan bahwa keterlibatan menghadiri undangan syukuran
dari komunitas Islam yang melaksanakan barzanji inilah yang diyakini sebagai
proses awal sehingga etnis Tionghoa berkenalan dengan barzanji untuk kemudian
menjadi pelaksana barzanji. Berkaitan dengan analisis di atas, maka perlu dibahas
lebih lanjut tentang fungsi AGIL dan dampak pelaksanaan barzanji yang diinisias
etnis Tionghoa di kota Donggala.

57



1. Fungs Adaptas

Etnis Tionghoa tidak dapat menjadi pelaksana barzanji tanpa diawali
dengan proses pengenalan sebagaimana dijelaskan terdahulu. Asumsi logisnya
adalah seseorang tidak mungkin menjadi pelopor tanpa mengenal dan melakoni
secara intensif terlebih dahulu area kepeloporannya. Dari hasil pengenaan
terhadap barzanji kemudian etnis Tionghoa menjadi pelaksana barzanji, maka
pel aksanaan barzanji di kota Donggala hingga saat ini secara religi didukung oleh
dua komunitas besar yang berbeda, yakni; 1) komunitas berlatarbelakang kultur
Islam; dan 2) komunitas berlatarbelakang kultur Kong Hu Cu dan Budha atau
komunitas non Islam.

Komunitas Kong Hu Cu dan Budha yang melaksanakan barzanji
merupakan representasi etnis Tionghoa yang perlu diberikan underline dan
menjadi fokus kajian karena termasuk fenomena sosial yang uniq dibandingkan
dengan barzanji yang dilaksanakan oleh komunitas Islam. Praktis, tidak
ditemukan komunitas agama lain di luar komunitas Islam yang melaksanakan
barzanji, kecuali komunitas yang beragama Kong Hu Cu dan Budha yang dianut
oleh etnis Tionghoa. Bahkan dari berbagai kajian tentang barzanji yang berhasil
diidentifisir dalam penélitian ini, belum ditemukan satu pun kaian yang
mendeskripsikan barzanji justru dilaksanakan etnis Tionghoa.

Jika komunitas Islam melaksanakan barzanji, maka hal itu linier dengan
keyakinan spiritual dan tradisi mayoritas Islam yang secara kultural inheren
dengan kehidupan religinya (orang Islam). Etnis Kaili, Bugis, Mandar, Banjar,
Makassar, Jawa, Minang, dan etnis pribumi lainnya secara kultural religi
beragama Islam sehingga lumrah jika melaksanakan barzanji. Sebaliknya, ketika
etnis Tionghoa yang secara kultural religi berlatar belakang budaya dan agama
Kong Hu Cu dan Budha atau berbeda secara diametral dengan kultur Islam,
kemudian melaksanakan barzanji, maka fenomena ini tentu tidak lazim dan
menarik dikaji dalam konteks sebagai sebuah fakta sosial.

Secara umum kultur 1slam tentu berbeda dengan kultur dan tradisi Kong
Hu Cu dan Budha. Setiap kultur dan sistem religi diyakini memiliki nilai-nilai
elementer sesuai dengan perspektif keyakinan masing-masing, akan tetapi tradis

58



dan kultur Islam senantiasa didasarkan pada gjaran Islam yang berorientasi pada
nilai agidah dan akhlak. Barzanji adalah tradisi komunitas Islam yang dianut etnis
pribumi tentu didasarkan pula pada agama Islam. Sebaliknya, tradisi dan budaya
yang dianut etnis Tionghoa secara antropol ogis tentu berakar pada sistem nilai dan
religi agama dan budaya Kong Hu Cu dan Budha.

Etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di kota Donggala dapat dilihat dari
berbagai perspektif teoretis, saah satunya melalui teori Fungsionalisme
Struktural. Jka mengacu pada Talcott Parsons, maka etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji harus disorot berdasarkan skema AGIL yang mencakup;
adaptation, goal attainment, integration, and latancy. AGIL dan teori
Fungsionalisme Struktural berada dalam satu kerangka yang tidak terpisahkan.
AGIL adadah sadah satu skema yang dapat dijadikan perspektif teori
Fungsionalisme Struktural. Barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa jelas
merupakan fakta sosial. Sebuah fakta sosial dapat menghadirkan atau dapat
berbentuk sebagai suatu sistem, baik sistem sosial maupun sistem budaya dan
religi. Setigp sistem memiliki potensi eksistensial yang ditentukan oleh fungsi
sistem.

Bahri (2016:98) menegaskan “sebuah sistem dapat eksis jika memenuhi
AGIL.” Fakta yang berkembang di tataran empiris adalah etnis Tionghoa hingga
saat ini tetap eksis melaksanakan barzanji. Hal ini bermakna bahwa barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa, sebagai suatu sistem memenuhi syarat AGIL.
Pemenuhan syarat AGIL dimaksud dirinci Hoogvelt (1985:29-30) yang
menegaskan “masyarakat dapat dianalisis dari fungsinya yakni fungsi
pemeliharaan pola, fungs integrasi, fungsi pencapaian tujuan, dan fungsi
adaptasi,”

Argumentasi di atas memberikan pemahaman yang mendalam bahwa
AGIL memang dapat dan tepat dijadikan acuan untuk mengkaji secara radikal dan
komprehensif suatu fenomena sosia termasuk transformas budaya religi pada
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa. Namun demikian, analisis dan
pembahasan yang menggunakan AGIL tidak diawali dengan pemeliharaan pola

sebagaimana dirujuk di atas melainkan diawali dengan adaptasi, karena itu

59



analisis dan pembahasan dimulai dengan fungsi adaptasi pada transformasi
budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota
Donggala.

Berkaitan dengan substansi fungs adaptasi dalam skema AGIL, maka
dapat ditegaskan bahwa salah satu aspek yang paling mendasar dalam penelitian
ini adalah untuk mempertahankan eksistensi sebuah sistem budaya dan reigi
seperti barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa, maka perlu adaptasi. Oleh karena
itu, fungsi adaptasi dianalisis dan dibahas lebih awa sebelum menganalisis dan
membahas fungsi AGIL. Masalahnya adalah siapakah yang beradaptasi, apakah
sistem barzanji atau etnis Tionghoa.?

Kegelasan subjek pelaku adaptasi perlu dipertegas karena dalam analisis
dan pembahasan ini banyak digunakan secara silih berganti sehingga terkesan
mengabaikan dimensi konsistensi. Sesuai teori Fungsionalisme Struktural dalam
skema AGIL, ternyata adaptasi yang dimaksudkan |ebih menekankan pada sistem
(barzanji), akan tetapi sebagaimana ditegaskan terdahulu bahwa sistem barzanji
yang dimaksudkan memposisikan etnis Tionghoa sebagai pelaksana barzanji. Lagi
pula sebuah sistem tidak dapat mengabaikan subjek penggerak sistem, maka
adaptasi dalam pemahaman ini juga dimaknai sebagai aktivitas penyesuaian yang
dilakukan etnis Tionghoa dalam pel aksanaan barzanji.

Secara sederhana dapat dijelaskan bahwa pemahaman adaptasi yang
dimaksudkan adalah etnis Tionghoa melakukan adaptasi terhadap barzanji yang
dilakukan etnis pribumi. Hal ini faktual karena etnis Tionghoa bukan pendukung
tradisional barzanji. Pendukung tradisional barzanji adalah etnis pribumi. Jika
kemudian etnis Tionghoa berperan sebaga pendukung dan pelaksana barzanji,
maka tentu tidak dapat dipisahkan dari konsep adaptasi.

Adaptas adalah jalan utama dan pertama bagi etnis Tionghoa dalam
melaksanakan barzanji. Dalam perspektif AGIL, mesti dilihat secara hirarkis
sehingga tidak mungkin muncul goal attainment, integrasi, dan latency tanpa
diawali dengan adaptasi. Berdasarkan analisis dan berkaitan dengan sigpa yang
beradaptasi, maka sesual dengan data yang telah disgikan diperkuat dengan

60



pembahasan di atas, maka penelitian ini menemukan fakta bahwa yang
beradaptasi adalah etnis Tionghoa.

Pembahasan berikut ini mempertgjam adaptasi yang dilakukan etnis
Tionghoa terhadap barzanji berkaitan dengan lingkungan sosial dengan
menegaskan bahwa adaptasi dimungkinkan karena adanya jalinan komunikasi dan
interaksi antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Komunikas dan interaksi
adalah instrumen sosia yang dapat menjelaskan munculnya fakta sosial etnis
Tionghoa beradaptasi terhadap barzanji. Jika merujuk pada teori Fungsionalisme
Struktural, maka dapat dikonstatir bahwa sebuah fenomena hanya dapat dipahami
dengan baik jika dikaitkan dengan fenomena yang lain.

Redlita sosid yang satu tidak berdiri sendiri melainkan terikat dengan
realitas yang lain atau fenomena yang satu dapat dipahami dengan baik jika
dijelaskan oleh fenomena yang lain. Emile Durkheim sebagai pionir yang
memberikan landasan pada Fungsionalisme Struktural menyampaikan contoh
menarik dalam suicide bahwa bunuh diri adalah fakta sosial yang dapat dijelaskan
dengan fakta sosial lain yakni rendahnya solidaritas sosial. Tesisnya adalah jika
dalam masyarakat memiliki ikatan solidaritas yang rendah, maka kecenderungan
bunuh diri meningkat.

Salah satu redlitas yang berkembang dalam transformas budaya religi
pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa adalah etnis Tionghoa
melakukan adaptasi terhadap barzanji dengan cara aktif bahkan etnis Tionghoa
pro aktif berkomunikasi dan berinteraksi dengan etnis pribumi. Sebuah
“keberuntungan sosial” bahwa etnis Tionghoa memiliki kompetensi penguasaan
bahasa Bugis sebagai salah satu bahasa lokal yang dominan digunakan di kota
Donggala sehingga membantu memperlancar komunikasi dan interaks antar-etnis
di kotaDonggala.

Kajian yang dilakukan oleh Hasanah (2014:14) relevan dengan temuan di
atas yang menegaskan “setelah memahami bahasa pribumi, maka terjadilah
interaksi sosial di antara warga Tionghoa dengan masyarakat pribumi di Lasem
Rembang.” Esensi yang dapat diuraikan lebih jauh adalah efektivitas interaksi

sosial antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi didukung oleh kemampuan

61



etnis Tionghoa menguasai bahasa pribumi yang dominan digunakan. Karena studi
yang dilakukan Hasanah berada pada |okus Jawa maka yang dimaksudkan dengan
bahasa pribumi adalah bahasa Jawa.

Temuan penelitian yang menjelaskan bahwa penguasaan bahasa |okal
dapat membantu memperlancar interaks etnis Tionghoa dengan etnis pribumi,
secara kasuistik juga diungkap oleh Aksan (2009:5) yakni “etnik keturunan Cina
menggunakan bahasa Jawa sebagai alat komunikasi dalam interaksi sosial dengan
etnik Jawa.” Lebih jauh lagi temuan Lubis (2012:13) dalam studinya pada seting
yang berbeda dengan penelitian ini menyimpulkan “komunikasi antarbudaya
dapat mengubah cara pandang terhadap nilai-nilai budaya Tionghoa dan Pribumi
di kota Medan.” Jika dipahami secara makro, etnis Tionghoa dan etnis pribumi
memiliki latar belakang budaya yang berbeda, maka tidak berlebihan memahami
interaksi dan komunikas tersebut berada dalam konsep komunikasi antar budaya
karena dua komunitas berbeda latar belakang budaya melakukan komunikasi dan
interaksi yang intensif.

Fakta yang ditemukan dalam penelitian ini, nilai budaya yang berubah
(bertransformasi) adalah nila budaya etnis Tionghoa bukan nilai budaya etnis
pribumi. Dengan demikian, penelitian ini berbeda dengan penelitian Lubis yang
menemukan terjadi perubahan nilai budaya pada etnis Tionghoa dan etnis pribumi
sedangkan penelitian ini menemukan transformasi budaya religi hanya terjadi
pada kalangan etnis Tionghoa. Hal ini logis karena barzanji adalah patron yang
menjadi target etnis Tionghoa, sehingga yang bertransformasi adalah etnis
Tionghoa sedangkan barzanji dan pendukung tradisionalnya tidak mengalami
perubahan yang substansial.

Transformasi cara pandang suatu komunitas atau masyarakat secara umum
merupakan transformasi paling fundamental karena transformas cara pandang
berarti perubahan pemikiran. Sudjiman (1993:69) menyatakan “transformasi
adalah perubahan ... sifat atau watak.” Hakim (2016:24) tegas menyatakan
“transformasi budaya dapat dipahami sebagai gerakan perubahan dalam hal pola
pikir atau gagasan seseorang.” Transformasi pola pikir dan cara pandang tidak

semudah mengubah wujud fisik. Tahap awal terjadinya transformasi cara pandang

62



tersebut adalah melalui interaksi dan komunikasi yang diperkuat oleh kemampuan
etnis Tionghoa menguasai bahasa lokal yang dominan digunakan di kota
Donggala.

Catatan kritis yang perlu ditegaskan adalah penguasaan bahasa lokal
misalnya bahasa Bugis dalam konteks etnis Tionghoa di kota Donggala, hanya
sebagal sadlah satu instrumen sosia yang membantu memperlancar komunikasi
dan interaks antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi, bukan merupakan
penentu terjadi adaptasi. Argumentasinya sederhana, tanpa penguasan bahasa
lokal pun interaksi dan komunikas dipastikan tetap terjadi karena semua etnis
mampu menggunakan instrumen utama yakni bahasa Indonesia, akan tetapi
dengan adanya kemampuan berbahas lokal maka setidaknya membantu
menghangatkan dan memperlancar intensitas interaksi dan komunikasi antara
etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Andlisis lebih lanjut berkaitan dengan transformasi cara pandang etnis
Tionghoa tetap berbasis display data terdahulu bahwa transfromasi cara pandang
etnis Tionghoa dalam memaknai rumah baru dapat ditegaskan mula-mula etnis
Tionghoa hanya melihat, mengenal, dan mengikuti barzanji yang dilaksanakan
etnis pribumi dalam kapasitas sebagai tamu undangan, kemudian bertransformasi
menjadi pelaksana barzanji. Pada tataran ini, tidak diragukan keaktifan
berkomunikasi dan berinteraks menjadi entri point bagi etnis Tionghoa
memainkan peran strategis dari undangan menjadi pelaksana barzanji.
Transformasi dari tamu undangan menjadi pelaksana barzanji adalah suatu
transformasi yang signifikan secara sosial dan tentu sgja transformasi ini dapat
dinila sebagai suatu transformasi budaya dan religi. Dewi (2012:112)
menjelaskan “transformasi berarti perubahan.... transformasi dapat saja terjadi
terutama dalam pemahaman agama.”

Transformasi budaya religi dimaksud bukan dalam pemahaman bahwa
barzanji sebagai sebuah ritual mengalami transformasi wujud maupun proses
melainkan transformasi budaya religi dalam arti etnis Tionghoa sebagai pelaksana
barzanji mengalami perubahan ide, pemikiran, mentalitas, emosional spritual, dan

orientasi dalam memaknai keberuntungan dan keberhasilan hidup karena secara

63



umum etnis Tionghoa di manapun berada selalu terikat dengan tradisi |eluhur
dalam rangka merayakan suatu momen, seperti membangun rumah baru atau
membuka toko baru.

Barzanji bukan budaya etnis Tionghoa, akan tetapi kemudian menjadi
pendukung bahkan pelaksana barzanji tentu terjadi karena perubahan cara
pandang etnis Tionghoa di kota Donggala dari tradisi |eluhur termasuk Feng Shui
ke barzanji. Olivia dan Steffi (2015:117) menemukan dalam studinya bahwa
“masyarakat Tionghoa termasuk masyarakat yang sering berpindah-pindah,
namun tak peduli di manapun mereka berada, tetap terikat kuat dengan adat dan
akar budaya mereka.” Etnis Tionghoa selalu terikat dan menghubungkan perilaku
kebatinannya dengan leluhur yang seringkali dinilai sebagai bentuk chinese
culturalism. Chinese culturalismini telah dikaji secara mendalam pada bagian bab
kajian teori dan alur berpikir terdahulu.

Feng Shui adalah salah satu budaya etnis Tionghoa. Bagi etnis Tionghoa
di kota Donggala meyakini Feng Shui merupakan konsep untuk memperoleh
keberuntungan. Namun demikian, pada tataran praktis dewasa ini, tidak lagi
menjadi faktor tunggal dalam desain dan penataan rumah, gudang, dan bangunan
lain. Tampaknya hal ini disebabkan antara lain karena tata ruang kota Donggala
yang terbatas tidak memungkinkan bagi etnis Tionghoa |eluasa mengatur posis
arah dan letak rumah. Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa tradisi barzanji
menjadi variabel yang tidak dapat diabaikan untuk mengubah lingkungan
eksternal kebiasaan etnis Tionghoa dalam memaknai keberuntungan sehingga
dapat diklaim sebagai transformasi budaya dan religi yakni dari Feng Shui ke
barzanji. Tri Haryanto (2015: 241) menegaskan “transformasi dimaksudkan
sebagai perubahan kondis dari suatu kondisi awal berubah menjadi suatu kondis
yang baru.” Kondisi awal adalah melaksanakan upacara memuja leluhur atau bisa
berbentuk Feng Shui ke sistem barzanji.

Transformasi dari Feng Shui dan tradisi etnis Tionghoa lain ke barzanji
merupakan transformasi yang terjadi karena berpangkal pada cara pandang.
Transformas cara pandang tentu membutuhkan waktu yang lama karena tidak

mudah mengubah pola pikir sesorang dalam waktu sekejap. Hal ini sudah

64



ditegaskan Ashif Az Zafi (2017:106) yang menyatakan “diperlukan waktu
panjang untuk transformasi budaya.” Faktanya, barzanji yang dikenal kemudian
dilaksanakan etnis Tionghoa memang bukan proses yang berlangsung bel akangan
ini melainkan telah melewati beberapa dekade. Proses pengenalan kemudian
melaksanakan barzanji diawali dengan komunikasi dan interaksi antara etnis
Tionghoa dengan etnis pribumi.

Komunikasi dan interaks intensif yang dilakukan dengan etnis pribumi
merupakan pintu masuk adaptasi terhadap barzanji, akan tetapi bukan motif etnis
Tionghoa beradaptasi terhadap barzanji. Interaksi dan komunikas yang didukung
kemampuan berbahasa lokal hanya sebagai media bagi etnis Tionghoa dalam
mengenal dan melaksanakan barzanji. Jika demikian, maka tentu sgja ada faktor
yang lebih substansial sehingga etnis Tionghoa beradaptasi dengan barzanji
(memenuhi AGIL) yang kemudian membawa sistem barzanji bertahan di
kalangan etnis Tionghoa.

Berdasarkan data yang telah disgjikan, maka dapat ditegaskan bahwa
faktor lingkungan sosial tampaknya tidak dapat diabaikan sebagai temuan penting
yang menyebabkan etnis Tionghoa beradaptasi dengan barzanji. Lingkungan
sosial menuntun bahkan “memaksa” etnis Tionghoa untuk beradaptasi dengan
barzanji. Lingkungan sosial dimaksud adalah keberadaan etnis Tionghoa di kota
Donggala berada dalam lingkaran komunitas Islam yang secara religi sangat kuat
memegang teguh dan melaksanakan tradisi barzanji hingga saat ini.

Keteguhan etnis pribumi (Bugis, Kaili, Mandar, Banjar, Makassar, Jawa,
Sunda, Minang, dan etnis lain yang beragama Islam) melaksanakan barzanji di
kota Donggala tidak mengherankan karena barzanji itu sendiri merupakan tradisi
masyarakat muslim yang termasuk paling populer di berbagal daerah termasuk di
kota Donggala. Konsistensi melaksanakan barzanji menjadi faktor eksternal yang
kuat sehingga mendorong etnis Tionghoa mengenal dan beradaptasi dengan
barzanji yang kemudian membawa ke arah transformasi sebagaimana dinyatakan
Ashif Az Zafi (2017:106) bahwa “transformasi budaya dapat dilakukan dengan
cara mengenalkan budaya.”

65



Redlitas empirik yang dipaparkan di atas, sgalan dengan pemikiran
teoretis yang dikembangkan Herabudin (2015:199) yang menyatakan bahwa
“adaptasi dimaknai sebagai sistem untuk menghadapi lingkungan sosial.” Ketika
etnis Tionghoa diperhadapkan pada fakta sosial yakni barzanji dominan dilakukan
oleh komunitas Islam di kota Donggala, maka secara sosiologis — psikologis etnis
Tionghoa harus beradaptas agar seirama dan selaras dengan lingkungan sosial
tempat etnis Tionghoa melangsungkan kehidupan (kota Donggala).

Pada saat etnis Tionghoa menghadapi realita empirik barzanji sangat kuat
dianut etnis pribumi maka mau tidak mau etnis Tionghoa harus melakukan
penyesuaian diri, dan penyesuaian terbalk adalah dengan cara melakukan
transformasi dalam cara pandang memakna kehidupan dan keberuntungan.
Sangat beruntung bagi etnis Tionghoa karena proses adaptasi tersebut ditunjang
oleh perilaku pro aktif berkomunikasi dan berinteraksi dengan etnis pribumi.

Berdasarkan andlisis di atas, ditemukan fakta lain yang tidak kalah
menarik yakni adaptasi etnis Tionghoa terhadap barzanji sesungguhnya dimotivasi
oleh keinginan etnis Tionghoa agar sgjiwa dengan lingkungan sosial. Temuan ini
dinilai menarik karena secara umum tampaknya berbeda dengan asums yang
selama ini berkembang dan sering disematkan kepada etnis Tionghoa bahwa
aktivitas etnis Tionghoa dalam bidang sosial budaya dan politik atau bidang lain,
selau bermotif memperoleh keuntungan material.

Etnis Tionghoa selama ini dinilai bahwa dalam melaksanakan berbagai
peran sosial, budaya dan politik selalu berkaitan dengan faktor ekonomi. Motif
ekonomi seringkali dijadikan sebagai faktor tunggal substansial yang
menyebabkan etnis Tionghoa melakukan adaptasi terlebih lagi jika menggunakan
perspektif Weber (1978:25) yang menyatakan “tindakan ekonomi merupakan
tindakan yang paling rasional.” Akan tetapi, data empirik yang telah dipaparkan
menunjukkan ada perbedaan temuan penelitian ini dengan asumsi umum yang
berkembang di tengah masyarakat karena pengakuan informan secara verba
eksplisit menegaskan etnis Tionghoa beradaptas dengan barzanji bukan bermotif
ekonomi atau motif capital, setidaknya fenomena ini terlihat pada tataran
kekinian.

66



Kebenaran koherens di atas dapat dijelaskan dengan mengungkap fakta
lain yang sulit dikesampingkan yakni etnis Tionghoa di kota Donggala secara
keseluruhan menggeluti dunia bisnis dan perdagangan, akan tetapi tidak semua
konsumen etnis Tionghoa bermukim di kota Donggala, justru kebanyakan berasal
dari luar atau di sekitar kota Donggala sehingga tidak bersentuhan langsung
dengan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa bahkan konsumen dan masyarakat
umum yang berada di luar kota Donggala tidak atau belum mengetahui bahwa
etnis Tionghoa di kota Donggala memiliki keunikan yakni sebagai pelaksana
barzanji, padahal barzanji merupakan tradis religi komunitas Islam sedangkan
etnis Tionghoa menganut agama dan tradisi Kong Hu Cu dan Budha.

Jika motif ekonomi dibalik substansi adaptasi, maka etnis Tionghoa tentu
mempunyai orientasi untuk memberikan pesan kepada masyarakat di luar kota
Donggala bahwa mereka melaksanakan barzanji agar konsumen semakin ramai
berkunjung ke toko atau area bisnis yang digeluti sehingga menambah laba dan
akumulasi kapital. Fakta lain, barzanji tidak dilakukan setiap saat, hanya pada
momen tertentu seperti membuka toko baru atau pindah ke rumah baru, membeli
kapal, dan mobil baru sehingga sulit menemukan dampak ekonomi yang
signifikan diperoleh etnis Tionghoa dari transformasi budaya religi pelaksanaan
barzanji.

Adaptas yang dilakukan etnis Tionghoa terhadap barzanji erat kaitannya
dengan konsep Herabuddin sebagaimana ditegaskan terdahulu dan lebih spesifik
sesuai pandangan Susilo (2014:30) yang menjelaskan “perilaku manusia dan
aktivitas budaya yang dilakukan tunduk pada kehendak lingkungan termasuk
lingkungan sosial yang menerapkan ritus-ritus religi.” Di sisi lain ritual atau
upacarareligi, seperti barzanji dalam pandangan etnis Tionghoa merupakan tradisi
yang rasional karena bertolak dari pemahaman agama dan keyakinan yang banyak
dianut masyarakat.

Temuan penelitian ini yang menggarisbawahi bahwa etnis Tionghoa
beradaptasi kemudian menjadi pelaksana upacara atau ritual barzanji sebagai
pemikiran dan perilaku yang rasional sesungguhnya semakin membenarkan

keyakinan Durkheim (2011: 615) yang pernah menegaskan bahwa “manusia tidak

67



akan menyelenggarakan upacara-upacara yang menurut mereka tidak rasional.”
Bagi etnis Tionghoa, rasionalitas subjektif barzanji karena melalui barzanji dapat
dijadikan wadah mempertemukan masyarakat dari berbagai anasir etnis sehingga
kesel arasan selau terjaga dalam kehidupan sosial.

Sisi lain yang menarik dibahas lebih jauh mengenai adaptasi etnis
Tionghoa terhadap barzanji adalah etnis Tionghoa memang jelas merupakan
subjek yang melakukan adaptasi sehingga menjadi pelaksana barzanji, akan tetapi
barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa juga memberikan efek imunitas pada
barzanji itu sendiri. Barzanji semakin kuat di kalangan etnis Tionghoa sehingga
seperti dikemukakan diawal bab ini bahwa secara makro akhirnya muncul 2 (dua)
komunitas besar penganut dan pelaksana barzanji yakni komunitas pribumi
(Islam) dan komunitas Tionghoa (Kong Hu Cu dan Budha).

Keseluruhan kagjian dan andlisis di atas menegaskan bahwa adaptasi dalam
perspektif Fungsionalisme Struktural skema AGIL, yang ditemukan dalam
penelitian ini bersifat dua arah. Pada satu sisi etnis Tionghoa melakukan adaptasi
dengan melaksanakan barzanji sedangkan pada sisi lain, barzanji itu sendiri harus
beradaptass dan mengubah lingkungan eksternal sebagaimana ditegaskan
Syawaudin (2014:157) “adaptas sebuah sistem harus menyesuaikan dengan
lingkungannya.” Wujud penyesuaian ini dijelaskan lebih detail pada saat
membahas dan menganalisis fungsi latency dalam disertasi ini.

Aspek lain yang menarik dibahas dan menjadi temuan penting juga dalam
penelitian ini adalah adanya faktor eksternal (faktor yang berada di luar etnis
Tionghoa) yang menjadi penarik bagi etnis Tionghoa untuk melaksanakan
barzanji. Dengan perkataan lain, ada faktor internal di dalam sistem barzanji yang
menyebabkan barzanji dapat bertahan di kalangan etnis Tionghoa. Faktor tersebut
berkaitan dengan karakteristik barzanji. Adapun karakteristik sistem barzanji
sebagal daya tarik sehingga etnis Tionghoa melaksanakan barzanji yang berhasil
diidentifikasi dalam penelitian ini terdiri atas; 1) terbuka; 2) survive; dan 3)
egaliter.

Sifat terbuka bermakna, barzanji dapat diselami dan dimasuki oleh

berbagai komunitas bahkan komunitas di luar agama Islam. Karena itu, tidak

68



mengherankan jika etnis Tionghoa pun dapat bertransformasi menjadi pelaksana
sistem barzanji. Jika barzanji tidak memiliki sifat terbuka maka dipastikan etnis
Tionghoa selamanya akan menjadi undangan atau tamu yang diundang untuk
menghadiri ritual barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi. Dengan sifat terbuka
yang melekat pada sistem barzanji, maka etnis Tionghoa dengan mudah dapat
melaksanakan barzanji. Terbuka dalam konteks, barzanji merupakan sistem yang
dapat mengakomodir beragam latar belakang budaya bahkan agama lain di luar
Islam.

Karakteristik survive atau kemampuan bertahan bermakna barzanji dapat
melakukan “intervensi emosional—psikologis,” tanpa mengubah bentuk dan proses
barzanji. Fenomena inilah yang terjadi dalam konteks pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala yakni melaksanakan barzanji tanpa
mengubah bentuk dan proses barzanji, namun tetap dapat dimaknai sebagai
transformasi budaya dan religi karena transformasi dipahami secara psikologis.
Karakteristik survive melekat pada sistem barzanji karena barzanji berbasis pada
tradis agama yang merefleksikan bahwa manusia membutuhkan agama include
bukan sgja ritual transendental melainkan termasuk di dalamnya tradisi yang
menyertainya.

Sanjaya (2018:55) menegaskan “manusia dengan agama merupakan suatu
hal yang tidak bisa dipisahkan. Agama telah menjadi bagian dalam kehidupan
manusia.” Barzanji merupakan tradisi berbasis agama Islam sehingga menjadi
bagian dari kehidupan umat Islam. Ada sesuatu yang tersimpan di dalam barzanji
sehingga menarik etnis Tionghoa untuk melaksanakannnya. Dalam istilah
Durkheim (2011:615) sebagaimana ditemukan dalam totem bahwa “ada sesuatu
yang kekal dalam agama yaitu pemujaan dan keyakinan.” Unsur ini pun tersirat
dalam ritual barzanji. Setidaknya, sesual dengan pandangan etnis Tionghoa
menilai barzanji mengandung unsur pemujaan dan keyakinan sehingga sesuai
kebutuhan religi dan spritualitas manusia baik yang beragama Islam maupun non
Islam.

Selain terbuka dan survive, barzanji juga memiliki spirit egaliter. Dengan

spirit egaliter, tradisi barzanji berhasil menarik lingkungan sosial (etnis Tionghoa)

69



masuk sangat jauh ke dalam sistem barzanji sehingga etnis Tionghoa
bertransformasi menjadi pelaksana barzanji. Perpaduan antara sifat terbuka dan
egaliter antara lain terlihat dari fakta bahwa etnis Tionghoa sama sekali tidak
terhalang, tidak gagap dan tidak kaku untuk menggelar barzanji padahal secara
transendental etnis Tionghoa menganut agama dan budaya Khong Hu Cu dan
Budha yang notabene berbeda secara diametral dengan subtansi agama dan kultur
Islam.

Berdasarkan analisis dan pembahasan di atas ditemukan beberapa fakta
menarik seperti; barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa merupakan sebuah
sistem budaya dan religi yang memiliki sifat terbuka, kemampuan survive, dan
egaliter. Temuan menarik lain adalah etnis Tionghoa mengena dan beradaptasi
dengan barzanji melalui komunikasi dan interaksi dengan etnis pribumi yang
intensif dilakukan dalam berbaga momentum. Temuan-temuan ini dapat
dijadikan dasar empirik untuk memformulasikan proposisi minor pertama sebagai
berikut:

Proposisi Minor 1

Jika etnis Tionghoa aktif berkomunikasi dan berinteraks dengan
etnis pribumi dan barzanji memiliki karakteristik terbuka, survive,
dan egaliter, maka etnis Tionghoa dapat beradaptasi dengan bar zanji
dan barzanji bertahan di kalangan etnis Tionghoa

2. Fungs Goal Attainment

Setelah mengkgji dan membahas fungs adaptas dalam pelaksanaan
barzanji di kalangan etnis Tionghoa, maka dengan tetap berbasis pada data yang
telah disgjikan terdahulu, selanjutnya secara spesifik dianalisis fungsi pencapaian
tujuan pada transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam
pelaksanaan barzanji, artinya analisis berikut ini menjabarkan AGII pada dimensi
goal attainment.

Goal attainment atau pencapaian tujuan dalam sistem barzanji bermakna
pula etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tentu memiliki misi pencapaian
tujuan. Syawaludin (2014:157) menegaskan dalam “Fungsionalisme Struktural,

sebuah sistem harus memiliki goal attainment atau pencapaian tujuan.” Jika

70



prinsip ini dioperasionalkan sesuai data yang telah dideskripsikan, maka dapat
ditegaskan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji (sistem barzanji) tentu juga
memiliki tujuan tertentu karena itu kajian selanjutnya adalah menjawab untuk apa
etnis Tionghoa mel aksanakan barzan;ji.?

Tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak berkaitan dengan
faktor memperoleh keuntungan material. Pada analisis terdahulu di bagian fungsi
adaptasi, faktor ekonomi telah didegradasi sebagai faktor penyebab etnis
Tionghoa beradaptasi dengan barzanji. Faktor ekonomi bukan motif sosiologis
yang mendorong etnis Tionghoa melaksanakan barzanji. Sistem barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa tidak bertujuan untuk mencari keuntungan material.
Di sisi lain, etnis Tionghoa mengena dan mengikuti kemudian melaksanakan
barzanji juga tidak berkaitan dengan tujuan untuk saling memberi dan menerima
dengan sesama warga masyarakat.

Jika tujuan di atas dianalisis dalam konteks bangunan teoretis yang telah
dikemukakan pada bagian kajian teori dan kerangka pemikiran, maka dapat
ditegaskan bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan karena tindakan
ekonomi dan juga bukan karena saling pertukaran (teori pertukaran). Pada analisis
tindakan ekonomi telah ditunjukkan secara empiris bahwa tindakan mencari laba
atau tindakan ekonomi tidak memiliki dasar empiris yang kuat untuk dinyatakan
sebagai faktor yang menyebabkan etnis Tionghoa mel aksanakan barzanji.

Saling memberi dalam kerangka teori pertukaran juga tampaknya tidak
memiliki dasar empiris yang meyakinkan untuk disimpulkan sebagai niat luhur
etnis Tionghoa melaksanakan barzanji karena saling memberi sebenarnya tetap
berada dalam konteks material padahal etnis Tionghoa tetap menganggap barzanji
memiliki dimens religi yang kuat. Lagi pula jika barzanji diposisikan sebagai
tradis saling memberi maka kurang kontekstual karena kalau pun dipaksakan
adanya unsur saling memberi, maka tetap tidak bersifat dua arah.

Saling memberi dalam konteks exchange theory harus bersifat dua arah
artinya katakanlah etnis Tionghoa membagi kebahagiaan dengan cara distribusi
materi, akan tetapi dalam pandangan komunitas Islam baik imam, undangan,

maupun yang membantu di bidang konsumsi |ebih merupakan suatu sikap saling

71



bantu dan tolong menolong sebagai perwujudkan ibadah. Dengan demikian secara
keseluruhan dapat dinyatakan tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan
tindakan ekonomi dan bukan pula perilaku pertukaran, namun demikian berbasis
data display terdahulu tetap terbuka kemungkinan bahwa etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji sebagai strategi atau pendekatan sosial dalam membangun
interaks harmonis untuk kelancaran aktivitas sosia dan ekonomi dengan
penekanan bahwa fenomena pelaksanaan barzanji sebagal strategi etnis Tionghoa
hanya potensial ditemukan pada awal etnis Tionghoa (orang tua etnis Tionghoa)
pertama kali mengenal dan melaksanakan barzanji, sedangkan untuk konteks
kekinian diyakini memang bukan merupakan strategi ekonomi dan pertukaran
sosial. Oleh karena itu, perlu ditelusuri Iebih dalam tujuan utama etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji dengan terlebih dahulu mengungkap berbagai perspektif
terkait dengan pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa.

Berdasarkan data yang telah dipaparkan dapat dianalisis dan dibahas Iebih
lanjut bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji dalam posisi psikologis tidak
mengetahui bahwa muatan barzanji sesungguhnya berisi cerita tentang perjalanan
hidup Nabi Muhammad SAW, pujian dan sanjungan kepada Nabi Muhammad
SAW, dan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW atau secara keseluruhan etnis
Tionghoa sama sekali tidak mengetahui bahwa barzanji berkaitan dengan
membaca kisah atau mengkisahkan sirah Nabi Muhammad SAW untuk ditel adani
umat Islam dan selurun umat manusia di dunia bahkan sebagai rahmat bagi
semesta adam. Meskipun demikian, etnis Tionghoa telah mengetahui atau
setidaknya memahami bahwa Muhammad adalah seorang nabi yang membawa
agama lslam.

Bagi etnis Tionghoa, barzanji bukan membaca kitab barzanji. Etnis
Tionghoa tidak mengetahui bahwa barzanji yang dilaksnakan selama ini oleh
umat 1slam yang kemudian diikutinya bahkan bertransformasi menjadi pelaksana
barzanji untuk kepentingannya sendiri adalah sebuah kitab (kitab barzanji). Di sis
lain, etnis Tionghoa tetap percaya bahwa barzanji berkaitan erat dengan agama
dan budaya Islam. Secara spesifik etnis Tionghoa menyebut membaca barzanji

berarti “membaca kitab suci Al-quran.” Etnis Tionghoa meyakini pada zaat

72



barzanji dilakukan maka yang dibaca adalah ayat-ayat suci Al-quran bukan karya
sastra Djafar Al-Barzanji.

Transformasi ini muncul karena tampaknya etnis Tionghoa melakukan
analogy historical-sosiologis yakni dalam pergaulan hidup, etnis Tionghoa dan
etnis pribumi membaur satu dengan yang lain sehingga bukan hanya sekali atau
dua kali, melainkan tidak berlebihan menyatakan bahwa setigp hari etnis
Tionghoa mendengar lantunan ayat-ayat suci Al-quran. Ayat suci Al-quran
didengar oleh etnis Tionghoa setiagp menjelang sholat lima waktu karena di kota
Donggala terdapat Masjid Raya Donggala yang secara konsisten memutar
kaset/CD (Compact Disc) bacaan Al-quran termasuk pada hari Jumat menjelang
pel aksanaan sholat Jumat secara berjamaah.

Jangkauan volume suara ayat suci Al-quran yang didesain dari kaset atau
CD di Magid Raya Donggaa terdengar dalam radius yang cukup jauh hingga
mencapal 500 — 1.000 meter bahkan lebih karena kota Donggala relatif kecil
sehingga memungkinkan etnis Tionghoa mendengar dengan baik ayat suci Al-
guran terlebih lagi etnis Tionghoa pada umumnya berdomisili di pusat kota
Donggala dan beberapa di antaranya bahkan bertempat tinggal (rumah dan toko)
berbatasan langsung dengan pagar Masjid Raya Donggala dan ada pula yang
berhadapan atau berada di samping Masjid Raya Donggala yang hanya dibatasi
jalan. Selain itu, pada zaman dahulu para orang tua dari komunitas Islam
mengagjarkan anak-anak mengagji atau membaca Al-quran dengan suara nyaring
(reading aloud) sehingga etnis Tionghoa sgak dahulu tidak asing dengan bacaan
ayat suci Al-gquran. Tidak mengherankan jika kemudian etnis Tionghoa
mempersepsikan bahwa bacaan barzanji sama dengan bacaan Al-quran yang
selamaini akrab terdengar di telinga etnis Tionghoa.

Dimensi lain yang menarik dan penting dikaji sebagai dasar dalam
menganalisis lebih mendalam goal attainment sistem barzanji yang dilaksanakan
etnis Tionghoa adalah pemahaman etnis Tionghoa yang meyakini bahwa barzanji
memang berkaitan dengan upacara mengungkap rasa syukur. Bersyukur karena
diberikan kesempatan membangun dan menempati rumah dan toko baru,

bersyukur karena dapat membeli mobil baru, dan bersukur karena dapat membeli

73



dan mengoperasionalkan kapa baru. Penting diakui bahwa rasa syukur etnis
Tionghoa yang terefleks dalam ritual barzanji mutlak bersifat material
(kebendaan).

Redlitas inilah yang membedakan antara pelaksanaan barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa dengan barzanji yang dilakukan etnis pribumi yang
bukan hanya membaca barzanji dalam konteks material melainkan barzanji juga
dilakukan dalam rangka capaian immaterial seperti; khataman quran, naik hgji,
dan pernikahan. Meskipun barzanji yang dilakukan tidak dapat dipisahkan dengan
capaian materia tetapi tujuannya jelas bukan kepentingan material atau bukan
tindakan ekonomi melainkan ungkapan rasa syukur.

Temuan di atas tidak berbeda dengan pandangan Muttagin (2016:139)
yang menegaskan bahwa “barzanji hanya dibacakan sebagai rasa syukur sehingga
tidak dibacakan dalam kematian.” Barzanji berkaitan dengan kebahagiaan dan
kesyukuran karenaitu latar belakang pelaksanaan barzanji selalu berkaitan dengan
keberuntungan. Demikian pula Syam, Salenda, dan Haddade (2016:248)
memberikan penegasan dan penguatan bahwa “tujuan pembacaan barzanji dalam
setiap hajat masyarakat sebagai ungkapan rasa syukur.”

Jika data yang telah disgjikan terdahulu dianalisis lebih mendalam, maka
menarik mencermati temuan empirik penelitian ini bahwa barzanji yang selama
ini dilaksanakan oleh komunitas Islam di kota Donggala jelas merupakan salah
satu wujud kesyukuran. Cara komunitas Islam menyampaikan rasa syukur atas
kenikmatan yang diperoleh adalah melalui barzanji yang dalam pelaksanaannya
selau diorientasikan hanya kepada Sang Pencipta yakni Allah SWT. Dalam kaitan
ini dapat dikgji lebih jauh bahwa goal attainment etnis Tionghoa membangun
sistem barzanji memang memiliki irisan dengan komunitas Islam yakni sebagai
ungkapan rasa syukur atas capaian duniawi, akan tetapi secara substantif memiliki
perbedaan fundamental .

Orientasi substansial rasa syukur etnis Tionghoa dalam ritual sistem
barzanji tidak sama dengan tujuan komunitas Islam melaksanakan barzanji.
Komunitas Isslam melaksanakan barzanji untuk bersyukur kepada Allah SWT

sedangkan rasa syukur etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji diorientasikan

74



bersyukur kepada leluhur khususnya arwah nenek moyang karena alam pemikiran
dan spritualitas etnis Tionghoa memang tidak dapat mengabaikan |eluhur
terutama seperti yang dinyatakan Permadi (2019:44) bahwa “kepercayaan mereka
tentang memuliakan orang tua. Meskipun para leluhur sudah meninggal, mereka
tetap bersembahyang atas namanya.”

Etnis Tionghoa di manapun berada secara kultural psikologis selau terikat
pada leluhur khususnya arwah nenek moyang. Karena itu, di setigp rumah dan
toko milik etnis Tionghoa yang orang tuanya sudah meninggal dunia, maka selalu
terdapat foto orang tua atau leluhur disertai dengan dupa untuk pemujaan. Rasa
syukur etnis Tionghoa melalui sistem barzanji tetap diperuntukkan kepada
leluhur. Meskipun demikian, diakui bahwa perspektif etnis Tionghoa dalam goal
attainment sesuai teori Fungsionalisme Struktural tetap bersifat transendental
karena bagi etnis Tionghoa leluhur sudah berada di alam lain tidak sama dengan
alam dunia, namun tetap dapat menjalin komunikas dan interaks secara batiniah.

Berdasarkan analisis di atas, dapat dipahami lebih jauh bahwa sistem
barzanji yang dianut etnis Tionghoa meyakini bahwa rasa syukur yang diungkap
melalui  ritual barzanji tetap dalan kerangka sebagai upacara reigi.
Koentjaraningrat (2014:81) menegaskan “ritus atau upacara religi itu biasanya
berlangsung berulang-ulang, baik setiap hari, setiagp musim atau kadang-kadang
saja.” Barzanji termasuk tradisi komunitas Islam yang paling banyak mengalami
pengulangan dibandingkan tradisi komunitas Islam lainnya. Tradis komunitas
Islam lain umumnya mengikuti siklus waktu sedangkan barzanji mengikuti objek
sehingga siklusnya bukan kalender melainkan momentum. Akan tetapi, penetapan
hari pelaksanaan barzanji tetap mempertimbangkan pilihan hari yang “dianggap
baik.” Demikian pula dengan etnis Tionghoa mempertimbangkan angka delapan
ketika menetapkan hari pelaksanaan barzanji.

Pada analisis di atas telah ditunjukkan bahwa sistem barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa dinilai sebagai upacara religi. Perspektif ini sgjalan
dengan Smith (1994:49) yang menegaskan bahwa “fungsi upacara religi sebagai
upacara yang gembira tetapi khidmat, bukan upacara yang khidmat tetapi

keramat.”

75



Ada tiga kata kunci berkaitan dengan perspektif Smith yakni gembira,
khidmat, dan keramat. Sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa hanya
mencakup dua hal yakni, gembira tetapi khidmat. Akan tetapi, khidmat di sini
dimaknai pula sebaga sesuatu yang sakral (suci) bukan keramat karena keramat
mengandung makna yang kontradiktif dengan gembira. Wujud kegembiraan
dalam ritual barzanji direfleksikan melalui “santap bersama” menu yang
dihidangkan etnis Tionghoa. Sementara itu, nuansa khidmat terdeteksi melalui
suasana tenang dan damai ketika barzanji dibacakan. Dalam kendali etnis
Tionghoa, barzanji sebenarnya ditransformasi dari “membaca ke berdoa” karena
bagi etnis Tionghoa barzanji akhirnya dimaknai pula sebagai doa

Pada analisis terdahulu telah ditegaskan fakta sosiad etnis Tionghoa
melaksanakan ritual barzanji sebagai refleks rasa syukur. Jika dikaitkan dengan
konsep Smith, maka rasa syukur tersebut dikemas dalam bentuk gembira dan
khidmat. Di balik kekhidmatan itu tersirat doa. Etnis Tionghoa melaksanakan
barzanji dalam konteks doa yang berkaitan dengan nilai agama atau dalam
penelitian ini menggunakan idiom nilai budaya dan religi. Roszi (2018:179)
menjelaskan “keberadaan antara manusia dan agama merupakan dua hal yang
tidak dapat terpisahkan. Seluruh agama merupakan perpaduan kepercayaan dan
sejumlah upacara.”

Doa yang dimaksudkan oleh etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji
adalah doa keselamatan. Doa keselamatan tersebut diyakini oleh etnis Tionghoa
dapat diperoleh melalui barzanji karena di dalamnya “terkesan” membaca Al-
guran. Etnis Tionghoa mempersepsikan bahwa selama ini dalam interaksi dan
komunikasi dengan etnis pribumi yang beragama Islam, jika membaca Alquran
dalam suatu upacara religi berarti umat Islam sedang berdoa, padahal yang dibaca
daam barzaniji bukan semata-mata ayat suci Alquran, akan tetapi dalam
pemahaman etnis Tionghoa terdengar seperti membaca Al-quran, maka etnis
Tionghoa mempersepsikan sebagai doa.

Secara spesifik dipertajam mengenai doa yang dinilai pula sebagai bentuk
pengharapan. Doa adalah harapan yang bersifat transendental untuk mencapai

sesuatu yang tersirat dalam batin dan terbentuk dalam pemikiran. Karena doa

76



bersifat transendental, maka berhubungan langsung kepada Sang Pencipta. Dalam
Isam doa adadlah bagian dari ibadah. Oleh karena itu, kedudukan doa dalam
ibadah ibarat mustaka dari sebuah bangunan masjid. Doa adalah tiang penyangga
yang memperkuat syiar dalam sebuah peribadatan karena doa adalah bentuk
pengagungan terhadap Allah SWT dengan disertai keikhlasan hati serta harapan
mendapat pertolongan dan keselamatan, dan doa juga merupakan ungkapan rasa
syukur.

Persepsi etnis Tionghoa bahwa membaca barzanji sama dengan membaca
Alguran dan membaca Alquran sama dengan berdoa, akhirnya menggiring
kesadaran spiritual dan religiusitas etnis Tionghoa melaksanakan sistem barzanji
sebagai wadah berdoa untuk mencapa keselamatan. Dengan demikian ditemukan
satu pemahaman fundamental dalam penelitian ini bahwa goal attainment sistem
barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa tujuannya adalah memanjatkan doa
keselamatan. Temuan ini sgaan dengan pandangan teoretis Hendropuspito
(1983:26) yang menegaskan bahwa “dalam teori Fungsionalisme Struktural,
agama memegang kunci utama dalam menjawab kebutuhan manusia akan
keselamatan sebagai salah satu kebutuhan dasar manusia.”

Hal yang penting diungkap lebih jaun melalui depth interview yang terkait
keselamatan sebagal tujuan utama dalam pelaksanaan barzanji adalah ternyata
keinginan mencapai keselamatan melalui barzanji berjalan paralel dengan “rasa
takut” yang ada dalam kesadaran psikologis dan pemikiran etnis Tionghoa.
Keseluruhan informan baik tersurat maupun tersirat mengungkap dan meyakini
bahwa jika diberikan keberuntungan dalam bentuk memiliki rumah baru, toko
baru, mobil dan kapa baru, tetapi terbersit niat atau rencana untuk tidak
melaksanakan barzanji padaha pada masa-masa sebelumnya sudah pernah
melaksanakan barzanji ketika mendapat wujud-wujud materia di atas, maka
secara psikologis muncul rasa takut yakni rasa takut tidak memperoleh
keselamatan menghuni rumah baru, tidak mendapat keselamatan mengendarai
mobil baru, dan tidak mencapai keselamatan mengoperasionalkan kapal baru.
Temuan ini membuktikan bahwa keselamatan merupakan orientasi atau tujuan

utama ritual keagamaan khususnya barzanji. Artinya skema AGIL yang

77



digunakan dalam penelitian ini telah menjawab goal attainment sistem barzanji
yang dilaksanakan etnis Tionghoa yakni barzanji dilaksanakan dengan tujuan
untuk mencapai keselamatan.

Berdasarkan analisis dan pembahasan berkaitan dengan fungsi goal
attainment barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa ditemukan empat konsep
kunci untuk menjelaskan secara utuh pencapaian tujuan utama pelaksanaan
barzanji di kalangan etnis Tionghoa yakni; 1) bersyukur; 2) takut; 3) berdoa
(religi)/harapan (psikologis-sosiologis); dan 4) selamat. Keempat konsep kunci
tersebut dapat dijadikan sebagai pijakan untuk memformulasikan proposisi minor
kedua sebagai berikut:

Proposisi Minor 2

Jika dalam diri etnis Tionghoa ada keinginan bersyukur atas

keberhasilan yang diraih dan perasaan takut kalau tidak

melaksanakan barzanji, maka barzanji berfungs sebagai wadah
berdoa menghar apkan keselamatan

Proposisi minor kedua di atas perlu diberikan pemahaman yang lebih
elementer terkait dengan keselamatan sebagai goal attainment atau pencapaian
tujuan etnis Tionghoa dalam melaksanakan barzanji. Keselamatan dimaksud
memang berkaitan erat dengan keselamatan transendental yang bermuara pada
harapan kepada |eluhur atau arwah nenek moyang untuk senantiasa menjaga dan
melindungi anak keturanan. Akan tetapi, ada implikasi yang tidak disadari
berkaitan dengan keselamatan tersebut. Faktanya, salah satu dimensi yang muncul
dari perspektif keselamatan ini adalah keselamatan sosial. Dengan demikian, pada
tataran sosiologis, barzanji sebagai sistem budaya religi yang dilaksanakan etnis
Tionghoatelah bertransformasi dari membaca barzanji menjadi doa barzanji untuk
keselamatan sosial.

Keselamatan sosial muncul dalam pelaksanaan barzanji karena etnis
Tionghoa berada di tengah lingkungan pribumi. Meskipun komunitas pribumi
bersifat heterogen secara suku bangsa dan latar belakang budaya, akan tetapi
secara religi homogen yakni beragama Islam. Oleh karena itu, komunikasi dan
interaksi yang dilakukan etnis Tionghoa dengan etnis pribumi kemudian

beradaptasi dengan barzanji sebagai wujud rasa syukur dalam rangka mencapai

78



keselamatan sosial, sesungguhnya dapat juga dinilai sebagai bentuk kecerdasan
spiritual dan emosiona etnis Tionghoa berada di tengah masyakarat penganut
barzanji yang heterogen dalam etnis dan homogen dalam keyakinan untuk

mencapal keselamatan sosial.

3. Fungsi Integras

Paragraf di atas, mengakhiri analisis goal attainment sebagai salah satu
fungss AGIL dalam transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Secara substansial terlihat bahwa pada
tataran goal attainment juga terjadi transformasi di kalangan etnis Tionghoa
dalam pelaksanaan barzanji yakni transformasi nilai. Keberhasilan yang dicapai
dalam hidup kemudian disyukuri, bersyukur menjadi berdoa, dan berdoa untuk
keselamatan. Temuan ini tidak mengherankan karena transformasi memang
berkaitan dengan nilai sebagaimana dinyatakan Zaeny (2005:153) “transformasi
mengandung makna proses perubahan nilai.” Di sisi lain transformasi nilai sangat
kuat terwujud menggunakan instrument agama (budaya religi) seperti dinyatakan
Alfisyah (2009:76) bahwa “dalam transformasi yang bersifat praktis, misalnya,
agama merupakan infrastruktur yang memungkinkan terjadinya transformasi dan
sekaligus sebagai objek proses transformasi.”

Selanjutnya fungsi AGIL yang akan dibahas dan dianalisis adalah fungsi
integrasi. Untuk membahas fungsi integras secara sistematis, maka terlebih
dahulu diberikan pemahaman konseptual bahwa yang dimaksud dengan integrasi
adalah menyatukan semua unsur yang terlibat dalam sistem. Pemahaman ini
berangkat dari pemikiran Syawaludin (2014:157) yang menegaskan “integrasi
sebuah sistem harus mengatur antar hubungan bagian-bagian yang menjadi
komponennya.” Sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota
Donggala sebagaimana dianalisis pada bagian fungsi adaptasi terlihat jelas terdiri
atas beberapa unsur. Dengan perkataan lain banyak komponen yang terlibat dalam
sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala.

Berdasarkan data yang telah dipaparkan, penelitian ini berhasil
menemukan dan mengidentifikasi minimal empat atribut atau konsep yang tepat

79



untuk menunjuk dan menjelaskan elemen-elemen masyarakat yang terlibat dalam
sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa sehingga membentuk suatu
sistem budaya dan religi.

Keempat unsur tersebut, yakni: 1) Etnis Tionghoa; 2) imam/ustadz/tokoh
agama Islam; 3) tetangga/teman/masyarakat umum berbaga etnis; dan 4) kaum
ibu. Keempat unsur ini terlibat penuh dalam barzanji dan tidak dapat dipisahkan.
Jika terpisah dan tidak berfungsi, maka barzanji sebagai sebuah sistem tidak akan
berlangsung efektif bahkan barzanji tidak akan eksis dalam kehidupan komunitas
etnis Tionghoa di kota Donggaa, karena itu integrasi ditentukan oleh keempat
anasir di atas.

Etnis Tionghoa adalah unsur yang paling dominan karena berfungsi
sebagal inisiator barzanji. Etnis Tionghoa penentu ada tidaknya barzanji. Jika
inisiator tidak ada, maka barzanji tidak akan terlaksana di kalangan etnis
Tionghoa. Fungs inisiator ini diperankan oleh etnis Tionghoa untuk
mendatangkan seluruh unsur yang terlibat dalam barzanji baik imam, undangan
maupun kaum ibu.

Berdasarkan andlisis di atas, dapat dijelaskan lebih lanjut bahwa posisi
inisiator barzanji yakni etnis Tionghoa merupakan unsur yang paling menentukan
dalam pelaksanaan barzanji. Fungsi ini melekat karena etnis Tionghoa bertindak
sebagai tuan rumah atau unsur yang memiliki hajatan dan harapan sehingga secara
langsung berkaitan dengan kepentingan etnis Tionghoa itu sendiri. Jika dikaitkan
dengan fungsi AGIL lainnya khususnya pencapaian tujuan, maka pendekatan
yang dilakukan etnis Tionghoa dalam fungs integras berimplikas pada
keselamatan sosial sebagaimana telah dijelaskan dan dianalisis pada bagian
terdahulu.

Redlitas yang dijelaskan di atas terkait dengan keberadaan etnis Tionghoa
yang menjadi unsur penentu keterlaksanaan ritual barzanji, maka secara
konseptual data tersebut dapat dirangkum dalam satu istilah teknis yakni etnis
Tionghoa adalah desainer barzanji yang mewujudkan barzanji di lokus
kepentingannya sehingga tanpa keberadaan etnis Tionghoa, dipastikan tidak akan

80



ada gelaran ritual barzanji di kota Donggala (barzanji yang dilakukan etnis
Tionghoa atau barzanji yang menjadi tema dalam penelitian ini).

Jika etnis Tionghoa dikategorikan sebagai inisiator dan desainer yang
membentuk eksistensi sistem barzanji, maka keberadaan imam/ustadz atau
pemimpin ritual barzanji beragama Islam adalah dirigen yang menentukan
kelancaran prosesi barzanji. Karena itu, kedua unsur ini terlihat paling menonjol
dan dominan dalam pelaksanaan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa di kota
Donggala karenaitu tidak mengherankan jika kedua unsur ini terkesan sebagai dlit
dalam barzanji.

Fungs integrasi yang dilaksanakan etnis Tionghoa selaku desainer
barzanji dalam arti membentuk eksistensi sosid pada barzanji tidak dapat
mengintervensi diregen barzanji. Karena itu, transformasi budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa tidak mengintrodusir hal baru
yang menyimpang dari prosesi barzanji sebagaimana dikenal dalam komunitas
Islam sebagai pewaris sah tradisi ritual barzanji.

Isi dan proses barzanji tidak dapat dijangkau etnis Tionghoa. Memang ada
pengakuan verbal informan dari kalangan etnis Tionghoa yang diperkuat dengan
informan pribumi yang menyatakan bahwa ketika doa dipanjatkan, maka secara
fisikal tangan etnis Tionghoa juga terangkat seperti kebanyakan umat Islam ketika
berdoa, namun fakta ini tidak ekuivalen dengan transformasi substansi dan proses
barzanji. Dengan perkataan lain munculnya fakta etnis Tionghoa sebagal desainer
barzanji tidak mengubah sama sekali bentuk dan proses ritual barzanji tersebut.

Jika dianalogkan sebuah rumah, maka etnis Tionghoa adalah inisiator dan
desainer yang merancang dan membangun rumah sekaligus pemilik rumah dan
tentu sgja sebagai tuan rumah etnis Tionghoa harus masuk ke dalam rumah, akan
tetapi setelah berada dalam rumah, maka yang menentukan kegiatan di dalam
rumah adalah diregen barzanji yakni imam atau ustadz pemimpin barzanji. Apa
yang akan dilakukan pemimpin barzanji terkait dengan keseluruhan pelaksanaan
barzanji sepenuhnya menjadi wilayah otonom diregen barzanji dan etnis Tionghoa
tunduk pada diregen barzanji.

81



Analisis di atas menegaskan bahwa etnis Tionghoa tidak dapat melakukan
intervens terhadap proses barzanji yang dipimpin oleh imam atau ustadz. Jika
dikaitkan dengan analisis sebelumnya yang menegaskan barzanji adalah ritual
yang gembira dan khidmat, maka gembira merupakan wilayah yang diciptakan
desainer barzanji yakni etnis Tionghoa sedangkan khidmat yang mengarah ke
sakral merupakan bagian yang dirancang oleh diregen barzanji yakni pemimpin
barzanji (imam atau ustadz). Oleh karena itu, sistem barzanji yang didesain etnis
Tionghoa dan dipimpin diregen selama proses berzanji berlangsung,
sesungguhnya telah menghadirkan dua unsur penting dalam sistem barzanji
dengan kewenangan dan kaplingan tugas yang berbeda.

Keberadaan diregen barzanji ditentukan oleh desainer barzanji. Diregen
barzanji tidak akan eksis jika tidak ada desainer barzanji, akan tetapi
keberlanjutan barzanji yang dirancang desainer barzanji tidak akan kontinyu jika
diregen barzanji tidak hadir. Keduanya tidak terpisahkan dalam konteks
pel aksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa di kota Donggala. Pada posisi
ini terlihat suatu mekanisme integrasi yang kuat antara desainer dan diregen
barzanji.

Fungs AGIL pada aspek integras tidak hanya berkaitan dengan etnis
Tionghoa dan imam atau ustadz melainkan juga termasuk unsur masyarakat lain
yakni undangan atau dalam studi ini dinamakan followers. Berdasarkan data yang
telah disgjikan, jika diklasifikasi maka followers terdiri atas dua golongan besar,
yakni; 1) etnis Tionghoa; dan 2) etnis pribumi. Golongan etnis Tionghoa terdiri
atas keluarga atau kerabat dan etnis Tionghoa pada umumnya. Keluarga atau
kerabat yang menghadiri barzanji adalah etnis Tionghoa yang memiliki ikatan
darah dengan inisiator barzanji sedangkan etnis Tionghoa lain tidak memiliki
ikatan darah tetapi beragama Budha dan Kong Hu Cu. Sementara itu, golongan
pribumi adalah tetangga, teman, rekan bisnis, dan mereka yang bekerja pada etnis
Tionghoa umumnya beragama Islam. Sangat disayangkan, baik dari golongan
etnis pribumi maupun Tionghoa tidak melibatkan generasi muda terlebih remaja,
padahal ke depan generasi muda yang akan melanjutkan tradisi barzanji.

82



Golongan etnis Tionghoa dan golongan etnis pribumi yang menghadiri
barzanji yang disebut followers tersebut, hanya mendapat momentum keterlibatan
pada saat barzanji dilaksanakan artinya keterlibatan followers terjadi ketika
barzanji sedang berlangsung. Pada saat barzanji berlangsung keterlibatan
followers etnis pribumi berbeda dengan followers etnis Tionghoa. Followers etnis
pribumi lebih aktif baik secara fislk maupun verbal pada momen tertentu karena
harus mengikuti diregen barzanji (pemimpin barzanji) atau imam/ustadz, misalnya
mengucapkan sholawat kepada Nabi Muhammad SAW, sedangkan golongan etnis
Tionghoa yang berposisi sebaga followers lebih pasif kecuali pada gerekan
tertentu misalnya mengangkat tangan seolah berdoa maka sebagian menyatakan
melakukan hal yang sama dengan diregen barzanji.

Jika dikaitkan dengan nuansa gembira dan khidmat bahkan cenderung
sakral dalam pelaksanaan barzanji yang dipimpin diregen atas upaya desainer
barzanji, maka pada konteks inilah followers menunjukkan peran strategisnya
sebagal anasir yang memperkuat integrasi sistem barzanji karena followers
mendukung penuh nuansa khidmat dan kegembiraan dalam barzanji sehingga
lebih jauh lagi keberadaannya mutlak diperlukan seperti unsur-unsur lain yang
telah dijelaskan sebelumnya. Followers barzanji bukan sekadar menyaksikan
prosesi barzanji, akan tetapi terlibat pada bagian-bagian tertentu dalam
mekanisme barzanji.

Bagian-bagian yang dimaksudkan adalah pada momen mengucapkan doa
yang dipimpin diregen barzanji, maka tugas dan tanggung jawab followers adalah
memperkuat doa dengan mengucapkan “amin ya Allah” yang berarti
perkenankanlah ya Allah. Selain itu, dalam bagian tertentu selama proses barzanji
berlangsung maka followers mengikuti imam yang memimpin pelaksanaan
barzanji.

Unsur terakhir yang perlu dianalisis dalam skema AGIL pada fungs
integrasi adalah golongan atau kaum ibu yang berperan dalam menyiapkan dan
menyajikan hidangan barzanji. Semua material konsumsi yang dibutuhkan untuk
mendukung pelaksanaan barzanji disiapkan oleh desainer atau inisiator barsanji,

akan tetapi mengolah dari bahan mentah menjadi bahan yang siap dikonsumsi

83



sepenuhnya diserahkan kepada komunitas Islam. Komunitas Islam dimaksud
adalah para ibu atau perempuan yang berasal dari tetangga atau teman etnis
Tionghoa yang dimohonkan untuk membantu menyiapkan sgjian barzanji. Praktis
semua bentuk dan proses penyiapan bahan konsumsi barzanji diatur dan diolah
oleh ibu-ibu komunitas Islam.

Pertimbangan psikologis memberikan kewenangan kepada ibu-ibu
komunitas Islam untuk mengolah bahan konsumsi berkaitan dengan aspek “halal”
karena sebagian besar followers dan tentu saja pemimpin barzanji beragama Islam
sehingga perlu kejelasan mengena kehalalan makanan yang dikonsumsi
mengingat etnis pribumi yang mayoritas Islam dan menjadi followers dalam
barzanji tidak mengkonsumsi makanan tertentu. Karena itu, kewenangan ibu-ibu
komunitas Islam sama sekali tidak mendapat intervens etnis Tionghoa selaku
tuan rumah atau desainer dan inisiator barzanji.

Anadlisis di atas menunjukkan ada 2 (dua) situasi di mana etnis Tionghoa
tidak boleh masuk ke dalam ranah tersebut, yakni pada aspek: 1) isi barzanji dan
mekanisme pelaksanaan barzanji. Is dan mekanisme pelaksanaan barzanji
diserahkan sepenuhnya kepada diregen barzanji (imam/ustadz). Is dan
mekanisme barzanji merupakan kewenangan diregen barzanji; dan 2) pengelolaan
konsumsi. Aspek ini diserahkan sepenuhnya kepada kaum ibu komunitas Islam
untuk menggaransi kehalalan menu yang dikonsumsi.

Disadari atau tidak pendekatan ini sebenarnya memperkuat nuansa
kegembiraan dalam barzanji karena sulit membayangkan suasana gembira jika
followers merasa was-was atau ragu terhadap makanan yang akan dikonsumsi.
Garans kehalalan jenis dan proses pengolahan konsumsi harus diserahkan kepada
kaum ibu komunitas Islam karena kompetensi kaum ibu komunitas Islam memang
merupakan bagian dari menjamin kehaldan proses pengolahan menu yang
dikonsumsi.

Berbeda dengan desainer dan diregen barzanji yang disebut sebagai aktor
utama dalam sistem barzanji, maka followers dan unsur yang mengelola konsumsi
tidak dapat disebut sebagai elit karena followers dan pengelola konsumsi bersifat

komunal sedangkan desainer atau inisiator dan diregen barzanji bersifat

84



individual. Meskipun bukan suatu fenomena universal, akan tetapi dalam banyak
aspek memang yang namanya aktor utama atau elit secara sosiologis selalu lebih
sedikit secara kuantitatif dibandingkan dengan komunal.

Empat komponen masyarakat yang terintegrasi dengan tugas dan peran
yang berbeda telah dianalisis dan dibahas mendalam sehingga membentuk sistem
barzanji. Tentu sga barzanji yang dimaksud adalah sistem barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa. Berdasarkan analisis di atas secara meyakinkan
dapat ditegaskan bahwa meskipun inisiator atau desainer barzanji adalah etnis
Tionghoa beragama dan berbudaya Kong Hu Cu dan Budha, akan tetapi
keterlibatan unsur lain mutlak diperlukan.

Integrasi menjadi kata kunci keterlaksanaan barzanji dengan khidmat
(sakral) dan gembira. Integrasi dapat dicapai karena setiap komponen yang terlibat
dalam barzanji sudah memiliki tugas dan fungsi yang konkrit sehingga tidak
terjadi tumpang tindih. Bukan itu sgja, di antara aktor yang terlibat dalam barzanji
ada kesadaran untuk tidak saling mengintervensi khususnya desainer barzanji atau
etnis Tionghoa terhadap unsur lainnya terutama diregen barzanji dan pengelola
konsumsi barzanji.

Pertanyaan yang menarik digjukan dalam konteks Fungsionalisme
Struktural adalah mengapa keempat unsur yang terlibat dalam barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa mau menyatu secara integral, padahal memiliki latar
belakang budaya dan tupoksi yang berbeda? Berdasarkan data yang telah
disgiikan dapat dijelaskan lebih detail bahwa integrasi keempat unsur pembentuk
barzanji tersebut memiliki alasan dan argumentasi yang berbeda beda.

Bagi etnis Tionghoa, selain didasarkan pada tujuan mencari keselamatan
juga merasa bertanggung jawab karena barzanji yang dilaksanakan merupakan
upaya mewujudkan kepentingannya. Bagi imam/ustadz atau pemimpin barzanji
mau terlibat dalam barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa kerena juga merasa
sebagal bagian dari tugas dan tanggung jawabnya. Lebih jauh lagi ada
kepentingan da’wah yang mengharuskan imam atau pemimpin barzanji

mel aksanakan tugas barzanji di kediaman etnis Tionghoa.

85



Demikian pula followers merasa bahwa siapun yang mengundang maka
sebagai manusia beragama khususnya yang beragama Islam memiliki kewajiban
untuk memenuhi undangan tersebut. Selain itu, undangan barzanji merupakan
undangan yang bersifat religi sehingga lebih mendorong followers untuk
berpartisipasi dalam barzanji. Hal yang sama dirasakan kaum hawa atau yang
menangani konsumsi merasa berkewajiban untuk saling membantu. Kaum ibu
menyadari bahwa mayoritas undangan barzanji pasti beragama Islam sehingga
kaum ibu komunitas Islam perlu mengambil peran membantu menghilangkan
keraguan dan kekhawatiran pada saat mengkonsums hidangan barzanji.

Berdasarkan andlisis di atas, pada akhirnya ditemukan satu konsep yang
paling tepat untuk mengikat keempat unsur yang terlibat dalam barzanji sehingga
terdorong untuk bersama-sama mensukseskan barzanji yang dilaksanakan etnis
Tionghoa yakni adanya “kebersamaan.”

Secara sosiologis nilai-nilai kebersamaan ini ditunjukkan dengan sangat
kuat untuk mensuksekan pelaksanaan barzanji. Temuan ini sgaan dengan
penelitian terdahulu yang dilakukan Ibnu dan Tohir (2018:48) bahwa “dalam teori
Fungsionalisme Struktrural, tingkat integras dalam suatu sistem sosial dapat
diukur dan dilihat dengan sgauhmana kebersamaan yang dibangun. Semakin
tinggi tingkat kebersamaan seseorang terhadap suatu sistem tertentu maka
semakin tinggi tingkat integrasi yang dapat dicapainya. Sebab kebersamaan ini
berhubungan sekali dengan tindakan yang konkrit yang muncul dari dalam hati
tanpa adanya paksaan.”

Secara faktual diakui bahwa sistem barzanji memang telah melibatkan
berbagai unsur secara suka rela dan tanpa paksaan dari pihak manapun.
Keterlibatan berbagai pihak secara sukarela dengan kebersamaan tinggi untuk
suksesnya barzanji menunjukkan bahwa masyarakat pun sangat bergantung pada
barzanji yang notabene merupakan tradisi berbasis religi. Hal ini sgjalan dengan
Durkheim sebagaimana diperkuat Johnson (1988:196) yang menegaskan “analisis
sosiologis mengenali agama harus dimulai dengan pengakuan akan adanya saling

ketergantungan antar agama dan masyarakat.”

86



Berdasarkan data yang telah ditriangulasi baik sumber maupun metode
kemudian dikentalkan melalui condentation dalam skema Miles dan Huberman,
maka diperoleh fakta yang membentuk konsep-konsep penting dalam fungsi
integrasi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa sehingga
memudahkan dalam menformulasikan suatu proposis minor ketiga sebagai
berikut:

Proposisi Minor 3

Jika etnis Tionghoa sebagai desainer, imam/ustadz sebagai diregen,
tamu undangan sebagai followers, dan kaum ibu sebagai pengelola
konsums barzanji melaksanakan tugas dan peran berbeda
didasarkan kebersamaan, maka fungs integras dalam sistem
bar zanji dapat diperkuat.

4. Fungs Latency

Fungsi AGIL pada aspek adaptasi, pencapaian tujuan, dan integrasi telah
dibahas dan diandlisis. Selanjutnya melengkapi analisis dan pembahasan pada
bagian ini sekaligus untuk menjawab secara tuntas permasalahan pertama yang
telah dikemukakan dalam penelitian ini, maka dikgji pula fungs terakhir dalam
skema AGIL yakni pemeliharaan pola. Pemeliharaan pola biasa diistilahkan
dengan nama latancy pattern maintenance.

Agar sistem dapat bertahan misalnya barzanji dapat bertahan di kalangan
etnis Tionghoa, maka sistem itu sendiri atau etnis Tionghoa tidak cukup hanya
mel akukan adaptasi membangun goal attainment, dan menyatukan berbagai unsur
dalam suatu integrasi yang utuh melainkan harus pula mampu mempertahankan
diri dengan cara melakukan penyesuaian, melakukan perawatan sistem atau
pemeliharaan pola dari berbaga perubahan eksternal.

Menurut Syawaludin (2014:157) “sistem juga harus mengatur antar
hubungan fungsi lain (A,G,L). Latency (pemeliharaan pola) adalah sistem harus
melengkapi, memelihara & memperbaiki, baik motivas individual maupun pola-
pola kultural yang menciptakan dan menopang motivasi sosial.” Jika dikaji lebih
dalam, pemeliharaan pola sebenarnya dapat dipahami pula sebagai wujud

kebaruan dalam suatu sistem.

87



Bagaimana barzanji melakukan pemeliharaan pola atau bagaimana etnis
Tionghoa sebagai inisiator dan desainer barzanji mempertahankan eksistens
sistem barzanji dalam skema AGIL,? tentu tidak terlepas dari latency karena
sistem sosia termasuk sistem budaya dan religi seperti barzanji diyakini dapat
bertahan karena memenuhi latency. Berdasarkan data yang telah disgjikan, studi
ini menemukan 2 (dua) pendekatan yang digunakan etnis Tionghoa untuk
mempertahankan sistem barzanji, yang jika dikonseptualisasi maka dinamakan;
1) pendekatan internal; dan 2) pendekatan eksternal.

Pendekatan internal adalah upaya etnis Tionghoa mengikuti variasi dalam
proses barzanji. Pendekatan internal, misalnya etnis Tionghoa mengikuti varias
barzanji dengan membolehkan adanya adzan di titik tengah rumah atau toko atau
yang dianggap sebagal pusat rumah. Pada tahap awal barzanji diinisiasi etnis
Tionghoa, belum melakukan adzan di pusat rumah. Akan tetapi dewasa ini, jika
etnis Tionghoa menggelar barzanji maka mula diterapkan adzan di pusat rumah
dan tentu sgja yang melakukan adalah bagian dari diregen barzanji yang sudah
ditentukan. Karena pola ini belum ditemukan pada tahap awal barzanji pertama
kali dilakukan atau setidaknya pola ini baru muncul satu dekade terakhir, maka
faktasosia ini dapat disebut sebagal fungsi latency dalam pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa sekaligus menunjukkan suatu kreasi yang mengorbitkan
transformasi.

Mengumandangkan adzan pada prosesi barzanji yang dilaksanakan etnis
Tionghoa memang termasuk hal baru (transformasi di kalangan etnis Tionghoa),
akan tetapi, pendekatan internal ini tidak dapat dinilai sebagai transformasi
bentuk barzanji karena sesungguhnya di kalangan etnis pribumi sudah lama
melakukan adzan di pusat rumah ketika melaksanakan proses barzanji. Tegasnya,
meskipun ada variasi baru dalam pelaksanaan barzanji, tetapi etnis Tionghoa tidak
mengubah bentuk barzanji.

Adzan pada saat barzanji di titik pusat rumah etnis Tionghoa atau dalam
local wisdom disebut “posi bola” merupakan fakta sosiad yang dinilai sebagai
bentuk latancy karena variasi aktivitas adzan pada saat barzanji dinilai dapat

memperkuat wujud khidmat dalam barzanji. Di sisi lain, penting pula menjelaskan

88



bahwa adzan pada saat barzanji dinilai sebagai pendekatan internal dalam latency
karena berkaitan dengan mekanisme pelaksanaan barzanji.

Masih berkaitan dengan pendekatan internal, etnis Tionghoa juga sudah
mulai  mengikuti tradisi lain yang biasa dilakukan etnis pribumi ketika
membangun rumah yakni pada tiang utama rumah atau pusat rumah diletakkan
atau digantung sgumlah buah-buahan, seperti; pisang, tebu, dan kelapa. Hal ini
memang tidak berkaitan langsung dengan barzanji, akan tetapi proses tersebut
memperkuat nilai kebersamaan etnis Tionghoa untuk melaksanakan barzanji pada
saat rumah atau toko sudah selesal dibangun.

Sebagaimana telah dikemukakan diawal mengena pembahasan tentang
latency bahwa ada dua pendekatan yang digunakan untuk menunjukkan
pemeliharaan pola dalam pelaksanaan barzanji yakni pendekatan internal dan
eksternal, maka setelah membahas pendekatan internal, tentu selanjutnya yang
perlu dibahas dan dianalisis adalah pendekatan eksternal.

Pendekatan eksterna adalah upaya etnis Tionghoa melakukan
ekstensifikas terhadap aktivitas barzanji. Pola ekstensifikasi dalam pendekatan
eksternal adalah memperluas objek dan momentum sasaran barzanji. Jika pada
awalnya, aktivitas barzanji hanya sebatas ketika selesai membangun atau pindah
ke rumah baru atau toko baru, maka dengan pendekatan eksterna ekstensifikasi,
etnis Tionghoa tampaknya melakukan perluasan terhadap area atau objek-objek
yang dijadikan wadah untuk melaksanakan barzanji.

Sasaran pelaksanaan barzanji bukan hanya pada rumah baru atau toko baru
melainkan diperluas ke objek lain, seperti; membeli mobil baru dan kapal baru.
Dibandingkan dengan rumah dan kapal, maka untuk mobil tampaknya tidak
terlau menjadi keharusan untuk melaksanakan barzanji, sementara untuk rumah
atau toko dan kapa baru termasuk gudang, maka menjadi semacam hal yang
diwajibkan.

Latancy atau perawatan dan pemeliharaan pola sistem barzanji di kalangan
etnis Tionghoa juga dilakukan secara eksternal melalui konsistensi mengikuti
barzanji yang dilakukan etnis pribumi sehingga budaya religi barzanji tetap

tertanam kuat di kalangan etnis Tionghoa. Dengan demikian muncul pola siklus

89



dalam sistem latency yakni kembali ke sistem adaptasi. Adaptasi dimaksud adalah
etnis Tionghoa tetap aktif tidak hanya melaksanakan barzanji melainkan juga
mengikuti ritual barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi sehingga barzanji
terpelihara dengan baik di kalangan etnis Tionghoa.

Seperti halnya pendekatan internal, maka pendekatan eksternal juga dinilai
sebagal bentuk transformasi yang tidak mengubah barzanji karena aspek-aspek
yang menjadi fokus barzanji di kalangan etnis pribumi memang tidak hanya
sebatas rumah atau toko melainkan berbagai aspek yang dinilai berpengaruh
daam kehidupan manusia sehingga bagi etnis pribumi, barzanji tidak hanya
bersifat material melainkan juga immaterial sebagaimana telah dijelaskan dan
dianalisis pada bagian terdahulu.

Pendekatan internal dan eksternal yang dilakukan etnis Tionghoa dalam
pelaksanaan barzanji bukan merupakan transformasi budaya religi yang berbentuk
fislk melainkan transformasi dalam bentuk sikap dan pemikiran yang sekaligus
dinila sebagai bentuk latency dalam perspektif Fungsionalisme Struktural
dengan skema AGIL.

Berdasarkan analisis dan pembahasan tentang latency yang dikembangkan
etnis Tionghoa daam merawat dan memelihara pelaksanaan barzanji di kota
Donggala, maka pada bagian akhir dari subbab ini perlu diformulasikan kembali
proposisi penelitian. Proposiss dimaksud sama dengan proposisi sebelumnya
yakni sebagal gabungan konsep, sementara konsep-konsep itu sendiri  bersumber
dari data yang divalidasi menjadi fakta sosial. Adapun proposis minor keempat
yang menjadi temuan penting dalam penelitian ini sebagai berikut:

Proposisi Minor 4

Jika etnis Tionghoa melakukan pendekatan internal, seperti; adzan
pada saat barzanji dan pendekatan eksternal, seperti; melaksanakan
barzanji pada saat membeli mobil baru dan kapal baru dan tetap
menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi,
maka tercipta latency dalam sistem bar zanji

Berdasarkan keseluruhan analisis dan pembahasan etnis Tionghoa
melaksanakan barzanji sebagai bentuk transformasi budaya religi di kota
Donggala dengan pendekatan AGIL, maka dapat dinyatakan bahwa barzanji

90



memenuhi syarat AGIL. Barzanji yang merupakan representasi dari etnis
Tionghoa sebaga desainer barzanji dapat beradaptasi, memiliki tujuan, dan
mengintegrasikan berbagai komponen dalam satu sistem barzanji serta mampu
melakukan latency, maka jelas barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa juga
sangat fungsional. Berdasarkan analisis tersebut dan dengan mencermati proposisi
minor 1 sampa proposis minor 4, maka dibangun proposiss mayor sebagal
berikut:

Proposisi Mayor 1
Jika komunikas dan interaks antar-etnisintensif dilakukan, barzanji
bersifat terbuka, survive dan egaliter sehingga etnis Tionghoa dapat
beradaptas dengan harapan mencapai keselamatan sosial dengan
cara mengintegraskan desainer, diregen, followers, dan pengelola
konsumsi, serta melakukan pendekatan internal dan eksternal, maka
bar zanji memenuhi syarat AGIL

Proposisi mayor 1 di atas sesuai dengan teori Fungsionalisme Struktural
bahwa sebuah sistem budaya dapat eksis karena fungsional dalam sistem sosial.
Jika barzanji sebagai sistem budaya dan religi tidak fungsiona padatataran sosia,
maka barzanji sudah lama ditinggalkan oleh inisiator dan desainer barzanji yakni
etnis Tionghoa. Faktanya sampa saat ini barzanji tetap dilaksanakan etnis
Tionghoa di kota Donggala artinya barzanji telah menjelma menjadi sistem yang
fungsional dalam lingkungan etnis Tionghoa.

Berdasarkan pemikiran tersebut, maka menarik mengkaji lebih mendalam
wujud fungsionalisme dalam barzanji sebagai sistem budaya dan religi. Wujud
fungsionalisme tersebut dikaitkan dengan Durkheim yang menila bahwa sistem
religi atau agama fungsional bukan sgja pada aspek spiritual melainkan juga pada
dimens sosial yakni membangun solidaritas sosial sebagaimana ditemukan dalam
totem dan pada batas tertentu oleh Malinowsky yang lebih ke antropologis dalam
kula dan oleh Smith yang lebih spiritual dalam sistem religi.

Dampak transformasi budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa, secara metodologis merujuk pada eksamplar Durkheim
dengan teori Fungsionalisme Struktural sehingga konsistensi kajian tetap dapat
dipertahankan. Hal ini berarti dampak transformas budaya dan religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa, diarahkan pada dimensi

91



solidaritas sosia karena Durkheim menemukan fakta sosial totem berimplikas
pada penguatan solidaritas sosial pada masyarakat Arunta sebagaimana diakui
pula oleh Serazio (2012:310) yang menegaskan “‘totem functions enabling
solidarity.” Totem berdampak pada penguatan solidaritas sosial.

Totem adalah ritua religi sama dengan barzanji merupakan tradis
komunitas Islam yang berdimensi religi. Religi daam pengertian umum
merupakann sistem kepercayaan atau keyakinan keagamaan. Tentu sgja Islam
sebagal agama tidak sama dengan totem, akan tetapi yang ingin ditegaskan adalah
secara makro baik totem maupun barzanji dapat dipahami dengan baik dalam
konteks sistem religi (totem) dan sistem agama (barzanji). Kedua sistem ini, yakni
totem (religi) dan barzanji tidak dapat dipisahkan dari perspektif agama. Pada
tataran inilah sebenarnya barzanji sebagai sistem budaya dan religi memberikan
dampak yang sangat fundamental karena menurut Permadi (2019:45) “arti penting
ritual keagamaan pada gilirannya akan membawa kita pada inti dari teori
Durkheim, yaitu penjelasan fungsional tentang agama.”

Barzanji sebagai sistem budaya dan religi tidak diragukan merupakan
tradis komunitas Islam. Sebagai suatu tradisi, barzanji juga tidak dapat
dipisahkan dengan agama Islam. Dalam sosiologi agama, ditegaskan agama
niscaya fungsional dalam kehidupan sosia, paling tidak untuk pemeluknya.
Menurut Scharf (2005:93) *“agama bersifat fungsional terhadap persatuan dan
solidaritas sosial.” Demikian pula Jones, Liza, dan Shaun (2016:95) yang
menyimpulkan “agama merupakan alat yang sangat penting bagi solidaritas
sosial.”

Uraian di atas bermakna bahwa jika barzanji yang dilaksanakan etnis
Tionghoa di kota Donggala sebaga bentuk transformasi budaya dan religi
diorientaskan sebagai fakta sosid berbasis agama yang berdampak pada
solidaritas sosial, maka hal itu mendapat penguatan korespondensi yang sangat
variatif karena banyak teori yang menjelaskan agama dengan segala sistem dan
tradis yang mengikutinya fungsional memperkuat solidaritas sosia. Smith
(1994:49), misalnya dalam Lectures on the Religion of the Semites tegas meyakini

“upacara religi atau agama mempunyai fungsi sosial untuk mengintensifkan

92



solidaritas masyarakat.” Demikian pula Notingham (1985: 36) secara umum
menyatakan “agama mempunyai peranan di dalam masyarakat sebagai kekuatan
yang mempersatukan dan melestarikan.” Bahkan pluralitas agama juga fungsional
menyatukan masyarakat sebagaimana diakui Kruja (2020:78) bahwa ‘‘the
religious pluralism has served as a unifying element between people, families, and
various groups in society

Berdasarkan pijakan teoretis yang sangat variatif di atas, dan mengingat
barzanji merupakan tradisi agama, maka barzanji memperkuat solidaritas sosial
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Statemen ini didukung kebenaran
korespondensi yang sangat beragam, akan tetapi tentu sgja sebuah studi ilmiah
berbasis data empirik perlu diperkuat dengan kebenaran koherensi. Berbasis pada
data yang telah disgjikan dan pembahasan pada subbab terdahulu khususnya pada
fungs integrasi dan latency dalam AGIL, maka dapat dijelaskan lebih lanjut
bahwa fakta empiris pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa terlihat jelas
dapat memperkuat solidaritas sosial.

Dampak ini dapat diarasakan oleh etnis Tionghoa dan etnis pribumi, akan
tetapi tidak diketahui secara wawasan dan pemikiran. Sama dengan temuan
Durkheim yang menegaskan totem memperkuat solidaritas meskipun tidak
disadari oleh penganut totem. Segjauh ini kehidupan sosia etnis Tionghoa dengan
etnis pribumi berlangsung natural sehingga belum mengetahui apa yang
menyebabkan kehidupan harmonis yang natural tersebut. Data yang telah
disgjikan mengungkapkan bahwa baik etnis Tionghoa maupun etnis pribumi tidak
menyadari barzanji telah berfungs memperkuat solidaritas sosid di kota
Donggala.

Jka digukan pertanyaan apakah yang menyebabkan solidaritas sosial
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi terjaga dalam kedamaian, maka baik
etnis Tionghoa maupun etnis pribumi belum tentu memasukkan barzanji sebagai
faktor atau salah satu faktor yang mendorong keharmonisan tersebut karena
keharmonisan telah menjadi bagian integral dalam kehidupan masyarakat di kota
Donggala yang diawali dengan etnis Tionghoa berhasil masuk ke dalam sistem

budaya dan religi milik etnis pribumi sehingga terjalin komunikas antar budaya

93



yang harmonis yang pada akhirnya membawa masyarakat dalam ikatan
solidaritas.

Ketidaksadaran masyarakat terhadap menguatnya nilai solidaritas yang
disebabkan transformasi budaya dan religi daam pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa, sesungguhnya tidak mengejutkan karena dalam setiap
sistem budaya religi yang mengikat kuat, maka pengaruhnya pun sering tidak
disadari. Ketika sebuah sistem telah menjadi bagian integral dalam kehidupan,
maka dampak sistem tidak terasa. Ketika barzanji telah menjadi bagian dari
kehidupan etnis Tionghoa dan solidaritas juga menjadi bagian dari kehidupan
antar-etnis, maka keduanya dianggap sebagai hal lumrah yang terjadi dalam
kehidupan sosial.

Hasil penelitian ini, menggunakan dua pendekatan eksplanatif untuk
menjelaskan sekaligus memberikan evidensi empirik bahwa barzanji fungsional
memperkuat solidaritas sosial, yakni 1) mendeskripsikan fakta sosial kehidupan
harmonis yang terjadi di kota Donggala; dan 2) melakukan re-deskrispsi singkat
terhadap dua fungsi AGIL yakni fungsi integrasi dan fungsi latency. Dengan dua
pendekatan eksplanatif ini, maka dapat ditunjukkan secara konkrit barzanji
sebagal sistem budaya dan religi memperkuat solidaritas sosial antar-etnis di kota
Donggal a khususnya antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Eksplanasi pertama ditunjukan dengan fakta sosial bahwa sampai saat ini
etnis Tionghoa tetap berada dalam kehidupan yang damai dan harmonis. Dalam
skala nasional, eksistensi etnis Tionghoa sering kali mengalami gesekan sosial
sebagaimana telah diungkap secara mendalam pada kajian teoretis bab 2
terdahulu, bahkan di beberapa lokus tertentu keberadaan etnis Tionghoa
cenderung dinilai sulit membaur dalam kehidupan masyarakat lokal. Kontrakdiktif
dengan redlitas tersebut, yang terjadi di kota Donggala jutsru sebaliknya yakni
etnis Tionghoa aktif menjalin komunikasi dan interaksi dengan berbagai etnis
pribumi.

Heterogenitas kehidupan sosial di kota Donggal a tidak terganggu terutama
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi karena ikatan solidaritas yang kuat.
Ikatan solidaritas ini sangat mungkin disebabkan banyak faktor artinya faktor

94



transformas budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis
Tionghoa tentu tidak dapat diklaim sebagal faktor tunggal, akan tetapi penelitian
ini membatasi diri dan menemukan bahwa dampak dari transformasi budaya religi
pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa juga tidak dapat nafikan
karena untuk masuk ke dalam tradis berbasis religi seperti barzanji bukan
perkara yang mudah terlebih lagi jika disadari bahwa salah satu perilaku
psikologis etnis Tionghoa adalah chinese culturalism. Dengan chinese
culturalism, maka dimanapun etnis Tionghoa berada sulit dimasuki dan memasuki
budaya luar apalagi budaya berdimensi ritual dan religi, seperti tradisi barzanji
komunitas Islam.

Secara sosiologis-antropologis jika suatu etnis dapat masuk menjadi
pendukung dan pelaksana kultur dominan yang dipraktikkan masyarakat lokal,
maka hal itu menunjukkan karakteristik etnis Tionghoa di kota Donggala berbeda
dengan etnis Tionghoa di lokus lain. Chinese culturalism yang sulit ditembus di
tempat lain, pada akhirnya lebur dan mencair di kota Donggala. Di sis lain,
memang tidak dapat dipisahkan pula dengan sifat alamiah barzanji itu sendiri
yang telah dianalisis dan dibahas sebelumnya sebagai suatu sistem yang terbuka,
egaliter, dan memiliki kemampuan survive sehingga memudahkan etnis Tionghoa
menjadi inisiator dan desainer barzanji.

Beberapa bukti empirik lain dapat dikemukakan untuk memperkuat
argumentas transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan
etnis Tionghoa memperkuat solidaritas sosia di kota Donggala, seperti; kebiasaan
etnis Tionghoa memberikan bantuan kepada etnis pribumi dalam acara perayaan
hari besar agama Islam, bahkan beberapa tahun silam (2018 dan 2019) ditemukan
komunitas etnis Tionghoa menyerahkan sapi dan kambing kepada ta’mir Masjid
Raya Donggala untuk disembelih sebagal hewan qurban pada saat hari raya Idul
Adha

Fakta tersebut membuktikan pendekatan kultural dan religi menjadi ciri
dari perilaku komunikasi dan interaksi yang dibangun antara etnis Tionghoa
dengan etnis pribumi sehingga tidak berdampak pada ikatan solidaritas sosial
yang kuat. Tentu sangat ideal jika spektrum interaksi dan komunikas khususnya

95



solidaritas sosia yang terbangun antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi
menjangkau dimensi sosia lainnya seperti; aktivitas olahraga antara remaja etnis
Tionghoa dengan etnis pribumi yang pernah berjalan dinamis pada era terdahulu.

Dimensi ini menjadi sisi kelemahan dalam komunikasi dan interaksi antara
etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggaa, yakni komunikas dan
interaksi cenderung lebih aktif dilakukan generasi tua sedangkan generasi muda
tidak terlau intensif karena media untuk berkomunikasi dan berinteraks seperti
sarana olahraga yang melibatkan banyak anak muda (lapangan bola volley dan
basket), saat ini praktis sudah tidak ada sebagaimana pada zaman lampau di era
1980-an sampal 1990-an ditemukan di pusat kota Donggala. Akan tetapi, apapun
yang ada saat ini patut diapresiasi karena dari barzanji terbangun solidaritas sosial
sehingga relevan dengan kebenaran korespondensi yang telah dikemukakan
sebelumnya. Bahkan temuan penelitian ini juga sejalan dengan temuan penelitian
terdahulu yang dilakukan Purna (2013:124) bahwa *“pada setiap penyelenggaraan
barzanji nilai yang terkandung di dalamnya adalah nilai perekat sosial.” Untuk
konteks kota Donggala pelaksanaan barzanji yang dimotori etnis Tionghoa juga
memperkuat solidaritas sosial.

Eksplanasi kedua yang membuktikan transformasi budaya dan religi di
kalangan etnis Tionghoa berdampak pada penguatan solidaritas sosia terlihat jelas
ketika dilakukan analisis AGIL pada aspek fungs integrasi dan fungsi latency.
Sebagaimana telah dibahas sebelumnya bahwa anaisis fungs integras
membuktikan unsur masyarakat yang terlibat dalam barzanji terdiri atas; etnis
Tionghoa, imam/ustadz, followers, dan kaum ibu. Keterlibatan unsur-unsur
tersebut dalam barzanji jelas merupakan suatu penyatuan yang kemudian
memberikan efek pada kehidupan sosial yang lebih kuat sehingga terbentuk jiwa
kebersamaan yang mengikat dan mempererat hubungan antara etnis Tionghoa
dengan etnis pribumi.

Analisis di atas sejalan dengan Permadi (2019:46) yang menyatakan “arti
penting agama justru terletak pada ritual-ritual yang dapat memberikan semangat
kepada individu-individu kelompok mereka. Ritual dan upacara juga berfungsi
sebagal pengikat yang dapat mempererat hubungan antar individu tersebut.”

96



Secara substantif, agama selalu berkaitan dengan kebersamaan dan solidaritas.
Demikian pula Smith (1994:49) menegaskan “upacara religi atau agama
mempunyai fungsi sosial mengintegrasikan masyarakat.” Agama Islam dan tradisi
yang menyertainya memperkuat tatanan masyarakat dalam kehidupan yang damai
dan harmonis. Di sisi lain Citroni  (2020:98) menegaskan “cultural ‘events’ such
as festivals and performances are increasingly used by civil society actors for a
variety of goals, including the pursuit of social inclusion.”

Jika dicermati lebih dalam, maka sgjak awal proses barzanji dilaksanakan
sebenarnya telah berfungsi mengintegrasikan masyarakat, akan tetapi integrasi
yang terjadi pada saat pelaksanaan barzanji tidak hanya berhenti sesaat setelah
barzanji diakhiri melainkan terus berlanjut dalam kehidupan sosial sehingga
kehidupan sosial etnis Tionghoa dan etnis pribumi lebih cair sebagai dasar
membangun solidaritas sosia. Selain itu, padafungs latency jugaterlinat dampak
substansial transformasi budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan
etnis Tionghoa berupa ikatan solidaritas yang semakin kuat. Hal ini dibuktikan
dengan semakin variatifnya area komunikasi dan interaksi, seperti; memperluas
jangkauan barzanji yang tidak hanya melakukan barzanji berkaitan pindah ke
rumah baru melainkan juga terhadap keberhasilan memiliki kapal baru dan pada
batas tertentu keberhasilan memiliki mobil baru.

Perluasan ini tidak dapat dipisahkan dengan tradisi barzanji karena pijakan
dasarnya adalah barzanji, tetapi diyakini tidak disadari oleh masyarakat baik
Tionghoa maupun pribumi bahwa dengan perluasan tersebut maka interaksi
semakin intensif hingga pada akhirnya membentuk solidaritas yang kuat antara
etnis Tionghoa dengan etnis pribumi, karena itu sepanjang segjarah keberadaan
etnis Tionghoa di kota Donggala hingga saat ini dengan jumlah yang cukup besar
mencapal lebih dari 90 KK, tidak pernah ditemukan konflik horizontal yang
melibatkan antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala. Hal ini
mengindikasikan solidaritas sosia terpelihara dengan baik dan fungsi sistem
budaya religi seperti barzanji tentu tidak dapat diabaikan sebagai faktor
determinan.

97



Berdasarkan pembahasan dan analisis dampak transformasi budaya religi
pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala dapat
ditegaskan bahwa adanya barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa, maka
memperkuat solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota
Donggala. Mengacu pada andlisis di atas dan dikaitkan dengan proposisi yang
telah dirumuskan sebelumnya, maka dapat diformulasikan proposis mayor kedua
sebagal berikut.

Proposisi Mayor 2

Jika transformasi budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa memenuhi AGIL, maka sistem barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa fungsional memperkuat solidaritas sosial
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala

Proposiss mayor 2 di atas sebenarnya telah menjawab keseluruhan
permasalahan penelitian yang berkaitan dengan adanya dampak barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa terhadap solidaritas sosial. Kajian ini telah
menjelaskan secara transparan dan komprehensif barzanji memenuhi AGIL dan
fungsional memperkuat solidaritas sosia etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di
kota Donggala.

Secara metodologis tidak ada lagi aspek yang perlu dijelaskan lebih lanjut
yang berkaitan langsung dengan permasal ahan (rumusan masalah nomor 2) dalam
penelitian ini, akan tetapi karena penelitian ini merujuk pada Durkheim sebagai
patron dalam mengaplikasikan teori Fungsionalisme Struktural di bahwa payung
paradigma fakta sosial, maka cukup beralasan secara substansia untuk
mempertegas jenis atau tipe solidaritas sosial yang diperkuat oleh sistem barzanji
yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala karena Durkheim sendiri
sudah mengklasifikasi tipe solidaritas sosial menjadi dua jenis yakni solidaritas
mekanik dan solidaritas organik.

Apakah solidaritas sosia yang terbangun dari pelaksanaan barzanji bersifat
mekanis atau solidaritas yang bersifat organik.? (Ritzer dan Goodman, 2016:93).
Untuk melakukan analisis yang lebih mendalam, maka tentu perlu dipahami
terlebih dahulu esensi yang terkandung dalam solidaritas mekanik dan solidaritas
organik.

98



Pada kagian teoretis terdahulu (Bab 2) Durkheim telah merumuskan
beberapa ciri atau karakteristik solidaritas mekanik, seperti; 1) ditemukan dan
berasal dari golongan masyarakat tradisional dengan ikatan emosional yang masih
kuat; 2) dijumpai pada masyarakat yang masih sederhana diibaratkan kohesi
antara benda-benda mati; 3) memiliki pembagian kerja yang masih rendah dan
genera; dan 4) adanya kesadaran kolektif yang tinggi. Sementara itu, solidaritas
organik memiliki karakteristik, antara lain; 1) berasal dari masyarakat modern
yang lebih magju dan bersifat individual; 2) dijumpa pada masyarakat kompleks
laksana kohesi antara organ hidup; 3) ditanda pembagian kerja yang kompleks
dan terspesiadisasi; dan 4) adanya kesadaran kolektif yang rendah.

Jika mengacu pada karakteristik solidaritas mekanik dan organik berbasis
Durkheim sebagaimana dirinci di atas, maka agak sulit mengidentifikasi jenis
solidaritas sosial yang muncul dari transformasi budaya religi pada pel aksanaan
barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala karena sebagian
karakteristik berada pada solidaritas mekanik dan sebagian lain berada pada
solidaritas organik.

Solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi jelas berada dalam
ruang lingkup kehidupan modern di mana ada spesialisas kerja yang kompleks
yang berarti masuk ke dalam solidaritas organik. Di sisi lain, solidaritas etnis
Tionghoa dan etnis pribumi di kota Donggala juga menunjukkan adanya jiwa
kebersamaan yang tinggi, ada kolektivitas yang tinggi pada pelaksanaan barzanji
sehingga dapat dimasukkan pula pada kategori solidaritas mekanik.

Berdasarkan analisis tersebut, maka dapat ditegaskan tipe solidaritas sosial
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi dalam konteks implikasi transformasi
budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota
Donggala adalah mengakomodir solidaritas mekanik sekaligus solidaritas organik.
Ditemukan mix antara solidaritas mekanik dan solidaritas organik dalam sistem
barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala.

Untuk lebih memudahkan dalam memberikan pemahaman yang universa
terhadap dampak transformas budaya religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala, maka solidaritas sosial tersebut perlu

99



dikaitkan dengan konsep spiritual karena solidaritas yang terbangun berbasis pada
aspek budaya khususnya religi yang berarti berkaitan dengan spiritual.
Hendrawan (2009:18) menjelaskan istilah “spiritualitas berasal dari kata
spirituality, yang merupakan kata benda, turunan dari kata sifat spiritual. Dalam
bentuk kata sifat, spiritual mengandung arti yang berhubungan dengan spirit.”

Hasan (2008:288) menjelaskan lebih jauh bahwa “spiritualitas mencakup
seluruh aspek kehidupan manusia yang merupakan sarana pencerahan diri dalam
menjalani kehidupan untuk mencapai tujuan dan makna hidup,” sementara itu
Zohar dan Marshall (2010:29) menegaskan “The spiritual in human beings makes
us ask why we are doing what we are doing and makes us seek
somefundamentally better way of doing it.” (Spiritual dalam diri manusia
membuat kita bertanya mengapa kita melakukan apa yang kita lakukan dan
membuat kita mencari beberapa cara fundamental yang lebih baik untuk
melakukannya.)

Imaduddin  (2017:2) mensarikan beberapa pendapat mengenai
spiritualitas, yaitu: 1) spiritual merupakan ekspresi kegiatan spirit manusia; 2)
proses persona dan sosial yang merujuk pada gagasan, konsep, sikap, dan tingkah
laku yang berasal dari dalam diri individu; 3) kesadaran transendental yang
ditandai dengan nilai-nilai tertentu; 4) pengalaman intra, inter dan transpersonal
yang dibentuk, diarahkan oleh pengalaman individu; dan 5) aktivitas manusia
yang mencoba untuk mengekspresikan pengalaman-pengalaman yang mendalam
dan bermakna. Dengan demikian, maka dapat ditegaskan bahwa solidaritas sosial
yang terbangun dari transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala adalah solidaritas spritual dengan ciri
sebagai berikut: 1) solidaritas sosid yang terbangun berbasis nilai budaya dan
religi; 2) solidaritas sosial yang terbangun bersifat psikologis; 3) solidaritas sosial
yang terbangun berasal dari masyarakat modern dengan kesadaran kebersamaan
yang tinggi; dan 4) pembagian kerja yang tinggi tetapi kesadaran kolektif juga
tinggi.

Selain penjelasan jenis solidaritas sosia yang terbangun dari transformasi

budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa sebagaimana

100



dibahas di atas, maka andlisis lain yang perlu diperdalam adalah gambaran
konkrit keterkaitan antar unsur-unsur yang membentuk sistem barzanji. Hal ini
relevan karena penelitian ini menggunakan grand theory Fungsionalisme
Struktural skema AGIL, maka perlu dikonkritkan secara utuh dimens
Fungsionalisme Struktural yang ada pada sistem barzanji yang dilaksanakan etnis
Tionghoa berbasis pada sistem AGIL.

Sebelum memberikan analisis berkaitan dengan temuan pola
Fungsionalisme Struktural sistem barzanji yang dilaksanakan entis Tionghoa,
maka terlebih dahulu diberikan analisis pembanding berdasarkan hasil penelitian
yang dilakukan Ibnu dan Tohir (2018:47) yang berjudul “Anlisis Fungsionalisme
Struktural  Untuk Melihat Optimalisasi Pelaksanaan Gerbang Salam di
Pamekasan.” Penelitian ini berhasil memformulasikan temuan yang menarik
berbasis teori Talcott Parsons (AGIL), yakni; €lit lokal atau kiyai merupakan
faktor adaptasi, pemerintah sebagai faktor yang mengarahkan goal attainment,
dan LP2SI merupakan lembaga bentukan pemerintah untuk mememlihara pola
(latency), dan akhirnya semua diintegrasikan oleh yang namanya nilai agama atau
komitmen. Mengacu penelitian pembanding di atas, berdasarkan skema AGIL dan
unsur-unsur yang terlibat dalam barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di
kota Donggala, maka penelitian ini berhasil pula menemukan pola spesifik dalam
kerangka Fungsionalisme Struktural skema AGIL yang jika dijabarkan dalam
bentuk gambar, makatervisualisasi sebagal berikut.

FOLLOWERSKAUM IBU KEBERSAMAAN
DIREGEN DESAINER

Gambar 4.1: Andlisis Sistem Barzanji Berdasarkan AGIL
(Sumber: dikembangkan dari data empiris berbasis teori Fungsionalisme Struktural
dalam skema AGIL yang diadaptasi dari Ibnu dan Tohir, 2018: 47)

101



Gambar di atas memberikan pemahaman utuh mengenai fungsionalnya
sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa, dengan perkataan lain
transformas budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa
menunjukkan sistem barzanji memenuhi syarat AGIL. Pada gambar tersebut
terlihat bahwa unsur sistem terdiri atas; desainer, diregen, followers dan kaum ibu.
Keempat unsur pada transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa bersifat integral tidak terpisahkan antara satu dengan
yang lain, meskipun tentu dapat dibedakan dalam peran dan tanggung jawab.

Desainer adalah etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji karena ingin
mencapai  keselamatan (sosial). Untuk mencapal keselamatan sosial, maka
desainer barzanji sgak awal sudah membangun komunikasi sebagai bentuk
adaptasi dengan pimpinan acara barzanji yakni imam atau diregen barzanji karena
diregen ini dianggap berwenang mengarahkan pencapaian tujuan. Etnis Tionghoa
selaku desainer juga melibatkan undangan atau followers dan kaum ibu yang
menangani konsumsi. Sama halnya dengan diregen barzanji, posisi followers dan
kaum ibu juga tidak dapat diabaikan. Tanpa keterlibatan followers dan kaum ibu,
maka barzanji tidak dapat dilaksanakan oleh etnis Tionghoa.

Keseluruhan unsur yang ada dalam sistem barzanji dan akhirnya sistem
barzanji dapat terlaksana secara efektif dan efisien karena adanya kebersamaan.
Kebersamaan adalah faktor yang menyatukan keseluruhan sistem sehingga
betapapun setiap unsur memiliki tugas dan peran yang berbeda, pada akhirnya
lebur ke dalam sistem barzanji karena diikat oleh nilai-nilai kebersamaan keempat
komponen masyarakat pembentuk sistem barzanji yang diinisias etnis Tionghoa
di kota Donggala. Dalam teori Fungsionalisme Struktur, kebersamaan sebagai
pembentuk integrasi dimungkinkan karena menurut Mustain (Narwoko &
Suyanto-ed, 2007:256) “kebersamaan dan kohesi sosia dimungkinkan karena

adanya hubungan fungsional antarbagian pembentuk sistem, interdependency”

102



BAB 5
PENUTUP

A.Kesimpulan

Berdasarkan rumusan masalah, sgjian data dan analisis pembahasan yang
telah dikemukakan pada bab terdahulu, maka sampa pada suatu kesimpulan
bahwa:

Transformas budaya religi di kalangan etnis Tionghoa pada pelaksanaan
barzanji di kota Donggalaterjadi padatataran pemikiran, mentalitas, sikap,
dan perilaku etnis Tionghoa ketika pindah ke rumah baru atau memiliki
toko baru, gudang baru, mobil baru, dan kapal baru. Transformasi terjadi
dari budaya memuja Ieluhur dengan membakar dupa dan persembahan
sesgji atau melakukan Feng Shui ke budaya Barzanji berbasis tradisi
komunitas Islam sebagai refleksi rasa syukur atas keberhasilan hidup yang
telah dicapal.

Transformas dari budaya leluhur ke barzanji tersebut memenuhi
fungss AGIL (adaptation, goal attainment, integration, dan latency).
Adaptas (adaptation) yang dilakukan etnis Tionghoa terhadap barzanji
menunjukkan suatu siklus dengan tujuan (goal attainment) mencapai
keselamatan hidup dan dilakukan secara bersama (integration) berdasarkan
nilai kebersamaan. Etnis Tionghoa merawat barzanji (latency) dalam sistem
kehidupan sosialnya dengan melakukan pendekatan internal dan eksternal
tanpa mengubah bentuk dan proses barzanji.

B Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan pengalaman empirik selama melakukan
penelitian, maka perlu dikemukakan beberapa saran. Adapun saran dimaksud
sebagai berikut:

1. Dalam pelaksanaan barzanji baik yang diinisiasi etnis Tionghoa maupun

etnis pribumi, pada umumnya hanya diikuti orang tua (orang dewasa yang

103



sudah berkeluarga) sehingga komunikasi, interaksi, dan adaptas antara
etnis Tionghoa dengan etnis pribumi kurang atau tidak melibatkan anak
muda (generasi muda). Disarankan kepada etnis Tionghoa dan etnis
pribumi serta permerintah daerah perlu mendorong agar dalam
pel aksanaan barzanji juga melibatkan generasi nuda etnis tionghoa dengan
generasi muda etnis pribumi.

. Pemerintah Daerah Kabupaten Donggala khususnya Dinas Pemuda dan
Olahraga perlu pro aktif memfasilitasi pembangunan sarana olahraga yang
memungkinkan generas muda etnis Tionghoa dengan generasi muda etnis
pribumi aktif berinteraksi dan berkomunikasi sebagaimana terjadi di era
1980-an dan 1990-an.

. Etnis Tionghoa dan etnis pribumi di kota Donggala di bawah fasilitasi
Pemerintah Daerah perlu memperluas aktivitas pertemuan rutin tidak
hanya terbatas pada pel aksanaan senam terra melainkan juga pada aktivitas

olahraga dan aktivitas sosial lain.

104



DAFTAR RUJUKAN

A.BUKU - REFERENSI

Abidin, Y.Z. 2016. Tionghoa, Dakwah, dan Keindonesiaan. Bandung: Mimbar
Pustaka.

Abidin, Y.Z. dan Saebani, B.A. 2014. Pengantar Sstem Sosial Budaya di
Indonesia. Bandung: Pustaka Setia.

Ahmadi, A. 2009. Psikologi Sosial. Jakarta: Rineka Cipta

Achmad, H. 2004. Konflik Antaretnik di Pedesaan: Pasang Surut Hubungan
Cina-Jawa. Y ogyakarta: Lkis Y ogyakarta.

Alwasilah, A. 2017. Pokoknya Kualitatif: Dasar-dasar Merancang dan Melakukan
Penelitian Kualitatif. Bandung: Dunia Pustaka Jaya.

Alwi, H. 2003. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.
Ardlin. F. 2013. Waktu Sosial Emile Durkheim. Y ogyakarta: Kreasi Wacana.
Arifin, B.S. 2015. Psikologi Sosial. Bandung: Pustaka Setia.

Arisandi, H. 2015. Buku Pintar Pemikiran Tokoh tokoh Sosiologi dari Klasik
sampai Modern. Y ogyakarta: Ircisod.

Babbie, E. 2004. The Practice of Social Research. Belmont: Thomson Learning
Badan Pusat Statistik. 2012. Sensus Penduduk 2010. Jakarta: BPS

Badan Pusat Statistik. 2012. Kecamatan Banawa Dalam Angka 2011. Donggala:
BPS

Badcock, C. R, 2008. Levi Srauss. Srukturalisme dan Teori Sosiologi.
Y ogyakarta: Pustaka Belgjar.

Basrowi dan Suwandi. 2008. Memahami Pendlitian Kualitatif. Jakarta: Rineka
Cipta.

Berg. 2002. Qualitative Research Method For The Social Science. Boston:
McGraw Hill Boston.

Bogardus, E, S. 1994. Sociology. New Y ork: The Macmillan Company.

Brent D.R, 2013. Komunikasi dan Perilaku Manusia. Jakarta: Kharisma Putra
Utama

105



Burhanuddin. 1988. Stereotip Etnik, Asimilasi, Integrasi Sosial. Jakarta: Pustaka
GrafikaKita.

Campbell, T. 1980. Tujuh Teori Sosial: Sketsa, Penilaian, Perbandingan.
Y ogyakarta: Kanosius.

Charon, J.M. 1989. Symbolic Interactionsm: An Introduction, An Interpretation,
An Integration. New Jersey: Prentice Hall.

Damsar. 2017. Pengantar Teori Sosiologi. Jakarta: Kencana.

Dawis, A. 2010. Orang Indonesia Tionghoa Mencari Identitas. Jakarta
Gramedia.

Devito, J. A. 1997. Human Communication (terjemahan). New York: Herper
Collins. Publisher.Inc.

Denzin, N.K & Lincoln, Y.S. 2011. The Sage Handbook Qualitative Research 1.
Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Durkheim. E. 2011. The Elemantary Forms of The Religious Life (Sgarah
Bentuk-bentuk Agama yang Paling Dasar). Y ogyakarta: IRCiSoD.

. 1984. The Division of Labour in Society. London: The Macmillan Press
Ltd

. 1982. The Rules of Sociological Method. New Y ork: Routledge & Kegan
Paul Ltd

. 1951. Suicide: A study in sociology. New Y ork: Routledge & Kegan Paul
Ltd.

Esterberg, K.G. 2004. Qualitative Methods in Social Research. California
McGraw-Hill Higher Education.

Fathurrohman dan Sutikno. 2007. Sarategi Belajar Mengajar Melalui
Penanaman Konsep Umum dan Konsep Islam. Bandung: Refika Aditama

Gerungan, W.A. 2002. Psikologi Sosial. Bandung: Refika Aditama.
Giddens, A. 1993. Sociology. Cambridge: Polity Press.

Gondonomo. 2013. Manusia dan Kebudayaan Han. Jakartaa Kompas Media
Nusantara.

Guba & Lincoln. 1994. Competing paradigms in Qualitative Research. Newbury
Parak: C.A. Sage.

Gunarwan, A. 1999. Reaks Subjektif Terhadap Kata Cina dan Tionghoa:
Pendekatan Sosiologi Bahasa. Jakarta: Ul Press.

106



Hall, E. T. 1990. The Slent Language. New Y ork: Doubleday.

Hasan, AB.P. 2008. Psikologi Perkembangan Islami: Menyingkap rentang
kehidupan manusia dari pra kelahiran hingga pasca kematian. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Hasbullah, M dan Supriadi, D. 2012. Filsafat Sgjarah. Bandung: Pustaka Setia.

Hendrawan, S. 2009. Spiritual Management: From Personal Enlightenment
Towards God Cor porate Governance, Bandung: Mizan.

Hendropuspito, D. 1983. Sosiologi Agama. Y ogyakarta: Kanisius.

Herabudin. 2015. Pengantar Sosiologi. Bandung: Pustaka Setia.

Hoogvelt, A.M.M. 1985. Sosiologi Masyarakat sedang Berkembang. Jakarta:
Rajawali Press.

Johnson, D.P. 1988. Teori Sosiologi Klasik dan Modern 1. Jakarta: Gramedia.
. 1988. Teori Sosiologi Klasik dan Modern 2. Jakarta: Gramedia.

Jones. P, Liza, B, dan Shaun L.B. 2016. Pengantar Teori-Teori Sosial. Jakarta:
Y ayasan Pustaka Obor Indonesia.

Kahmad, D. 2009. Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Kinloch, G.C. 2005. Perkembangan dan Paradigma Utama Teori Sosiologi.
Bandung: Pustaka Setia.

Koentjaraningrat. 1993. Kebudayaan, Mentalitet, dan Pembangunan. Jakarta
Gramedia.

. 2014. Sgjarah Teori Antropologi 1. Jakarta: Ul Pres

. 1992. Beberapa Pokok Antropologi Sosial. Jakarta: Dian Rakyat

Kuntowijoyo. 2008. Paradigma Islam: Interpretas untuk Aksi. Bandung: Mizan.

Kusumohamidjojo, B. 2000. Kebhinekaan Masyarakat Indonesia. Jakarta
Grasindo.

Liu, H. 2015. Sukarno, Tiongkok, & Pembentukan Indonesia (1949 — 1965).
Depok: Komunitas Bambu.

Lopez, S. J., Snyder, C. R., & Pedrotti, J. T. (2003). Hope: Many definitions,
many measures. Daam S. J. Lopez & C. R. Snyder (Eds). Positive
psychological assessment: A handbook of models and measures (pp.
91-106). Washington, DC, US: American Psychological Association.

107



Mahmuddin. 2017. Transformasi Sosial Aplikass Dakwah Muhammadiyah
Terhadap Budaya Lokal. Makassar: Alauddin Press.

Maliki, Z. 2012. Rekonstruksi Teori Sosial Modern. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Malinowski, B. 2002. Argonauts of the Western Pacific. London: Routledge &
Kegan Paul Ltd

Marvasti, A.B. 2004. Qualitative Research in Socialogy. London: Sage
Publications.

Mashud, M. 2019. Sosiologi Komunikasi. Jakarta: Universitas Terbuka

Maslow, A. 2017. Motivation and Personality. Y ogyakarta: Cantrik Pustaka
Meleong, L. J. 2007. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya
Miles, H.B & Huberman, A.M. 2007. Analisis Data Kualitatif. Jakarta: Ul. Press.

Muhaiman, A.B. & Yusuf, M. 2005. Kawasan dan Wawasan Sudi |slam. Jakarta:
Kencana

Mulyana. 2007. Illmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: Remaga
Rosdakarya.

Narwoko, J.D dan Suyanto, B. (editor). 2007. Sosiologi Teks Pengantar dan
Terapan. Jakarta: Kencana Prenada M edia Group.

Nasikun. 2015. Sstem Sosial Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nasiwan. 2019. Transformasi Kebudayaan Isam di Kotagede, Yogyakarta.
Y ogyakarta: Universitas Negeri Y ogyakarta.

Nasution. 2002. Didaktik Metodik Asas-asas Mengajar. Jakarta: Bina Aksara

Notingham, E. K. 1985. Agama dan Masyarakat: Suatu Pengantar Sosiologi
Agama. Jakarta: Rajawali.

Novinger, T. 2001. Intercultural Communication: A Practical Guide. Texas:
University of Texas Press.

Parekh, B. 2008. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya dan Teori
Palitik. Yogyakarta: Kanisius.

Phillips, B. S. 2003. Social Research: Strategy and Tactics. New York: The
Macmillan Company.

Poloma. M.M. 1999. Sosiologi Kontemporer. Jakarta: Rgja Grafindo Persada.

108



Pujileksono, S. 2016. Pengantar Antropologi: Memahami Realitas Sosial Budaya.
Malang: Intrans Publishing.

Ranjabar, J. 2014. Sstem Sosial Budaya Indonesia Suatu Pengantar. Bandung:
Alfabeta.

Reuby, M.M. 2010. Memahami Komunikasi Antar Budaya. Bandung: Unpad
Press.

Ritzer, G. 2003. Sosiologi IImu Pengetahuan Berparadigma Ganda, Jakarta: Raja
Grafindo Persada

2013. Eksploras dalam Teori Sosial: Dari Metateori sampai
Rasionalisasi. Yogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Ritzer, G and Goodman, D. J. 2016. Teori Sosiologi: Dari Teori Sosiologi Klasik
Sampai Perkembangan Mutakhir Tori Sosial Postmodern. Y ogyakarta:
Kreasi Wacana.

Ritzer, G and Smart, B. 2012. Hand Book Teori Sosial. Bandung: Nusa Media.

Robertson, R. (ed). 1988. Agama dalam Analisa dan Interpretasi Sosiologi.
Jakarta: Rgjawali Press.

Raho, B, 2007. Teori Sosiologi Modern, Jakarta: Prestasi Pustaka

Roucek, J. S. & Warren, R.R. 1963. Sociology an Introduction. New Jersy:
Littlefoeld, Adams & Co.

Rustanto, B. 2015. Masyarakat Multikultural di Indonesia. Bandung: Remaga
Rosdakarya.

Sabarguna, B. 2005. Analisis Data pada Penelitian Kualitatif. Jakarta: Universitas
Indonesia Press.

Saebani, B.A. 2012. Pengantar Antropologi. Bandung: Pustaka Setia.
Saebani, B.A. 2016. Perspektif Perubahan Sosial. Bandung: Pustakan Setia.

Salim, A. 2006. Stratifikas Etnik: Kajian Mikro Sosiologi Interaksi Etnis Jawa
dan Cina. Yogyakarta: Tiara Wacana.

. 2014. Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Reflekss Metodologi Kasus
Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Samovar, L.A, Porter, R.E, McDaniel, E.R. 2009. Intercultural Communication: A
Reader. Boston: Wadsworth Cengage Learning.

Samovar, L.A & Porter, RE. 2006. Communication Between Cultures.
Californoa: Wadsworth Publishing Company.

109



Santoso. |. 2014. Tionghoa dalam Sgjarah Kemiliteran Sgak Nusantara Sampai
Indonesia. Jakarta: Kompas Media Nusantara.

Schaefer, R.T. 2012. Sociology Buku 1. Jakarta: Salemba Humanika.

Scott, J. 2012. Teori Sosial Masalah-masalah Pokok dalam Sosiologi.
Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Scharf, B. R. 2005. Kajian Sosiologi Agama. Y ogyakarta: Tiara Wacana

Sen, T.T. 2010. Cheng Ho: Penyebar Islam Dari China ke Nusantara. Jakarta:
Kompas.

Sihabuddin, 2017. Komunikasi Antar Budaya Suatu Perspektif Multidimens.
Jakarta: Bumi Aksara.

Singarimbum, M dan Efendi, S. 1999. Metode Penelitian Survai. Jakarta: LP3ES
Smith, A. D. 2001. Nationalism: Theory, ideology, history. London: Polity Press.

Smith, W. R. 1994. Lectures on the Religion of the Semites. London: Sheffield
Academic Press

Snyder, C. R. 1994. The psychology of hope: You can get there from here. New
Y ork: The Free Press.

Snyder, C. R. (Ed.). 2000. Hypothesis: There is Hope. Dalam C. R. Snyder (Ed).
Handbook of hope: Theory, measures, and application (pp. 3-21). San
Diego, CA: Academic Press.

Soekanto, S. 2009. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rgja Grafindo Persada.
.1981. Memperkenalkan Sosiologi. Jakarta: Rgjawali.

Somad, A. 2014. 37 Masalah Populer. Pekanbaru: Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim

Soyomukti, N. 2016. Soekarno dan China. Y ogyakarta: Garasi.

Starosta, W.I & Chen, G. 2010. Foundations of Intercultural Communication.
Boston: Allyn and Bacan.

Strauss, A & Corbin, J. 2009. Dasar-dasar Penelitian Kualitatif: Tatalangkah dan
Teknik-teknik Teoritisasi Data. Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Sudjiman. P. 1993. Bunga Rampai Slsitika. Jakarta: Temprint.

Sukmadinata, N.S 2005. Landasan Psikologis Proses Pendidikan. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

110



Sulasman & Gumilar, S. 2013. Teori-Teori Kebudayaan: Dari Teori Hingga
Aplikasi. Bandung: Pustaka Setia.

Sunarto, K. 2004. Pengantar Sosiologi. Jakartaz Lembaga Penerbit Fakultas
Ekonomi Universitas Indonesia.

Susilo, R.K.D. 2014. Sosiologi Lingkungan. Jakarta: Rgjawali Press.

Suparlan, P. 1998. Masyarakat Majemuk dan Hubungan Antar Suku Bangsa.
Jakarta: U Press.

Suryadinata, L. 1979. Political Thinking of the Indonesian Chinese 1900 — 1977.
Singapura: Singapore University Press.

.1986. Pribumi Indonesian, the Chinese Minority and China: a Sudy of
Perceptions and Policies. Singapura: Heinemann Asia.

.1987. The Chinese Minority in Indonesia. Singapura: Cheopman
Enterprises

.1999. Etnis Tionghoa dan Pembangunan Bangsa. Jakarta: Pustaka L P3ES.

.2010. Etnis Tionghoa dan Nasionalisme Indonesia. Jakarta: Kompas Media
Nusantara.

Sutaryo. 2005. Sosiologi Komunikasi: Perspektif Teoretik. Jakarta: Arti Bumi
Intaran.

Strauss, A & Corbin, J. 2009. Dasar-dasar Penelitian Kualitatif: Tatalangkah dan
Teknik-teknik Teoritisasi Data. Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Syani, A. 2007. Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan. Jakartae Bumi Aksara.
Sztompka, P. 2004. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media.

Tan, M.G. 1981. Golongan Etnis Tionghoa di Indonesia: Suatu Masalah
Pembinaan Kesatuan Bangsa. Jakarta: Gramedia.

Toomey, S.T. 1996. Communicating Across Cultures. New York: The Guilford
Press.

Tubbs, S & Moss, S. 2001. Human Communication. (terjemahan Dedy
Mulayana). Bandung: Remaja Rosdakarya

Turner, B.S. (editor). 2012. Teori Sosial: Dari Klask sampai Modern.
Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Turner, J. H. 1986. The Surcture Of Sociology Theory. Chicago: The Dorsey
Press.

111



Usman, A.R. 2009. Etnis Cina Perantauan di Aceh. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Weber, M. 1978. Economy and Society: An Outline Interpretative Sociology.
Barkeley: University of California Press.

. 2012. Sosiologi Agama (A Handbook). Y ogyakarta: IrciSod.
. 2013. Teori Dasar Analisis Kebudayaan. Y ogyakarta: IrciSod.

Wibowo, | (editor). 2001. Harga yang Harus Dibayar Sketsa Pergulatan Etnis
Cinadi Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

. 2008. Pemikiran Tionghoa Muda. Cokin ? So What Gitu Loh.! Depok:
Komunitas Bambu.

Wirawan, Y. 2013. Sgjarah Masyarakat Tionghoa Makassar: Dari Abad ke — 17
Hingga Abad ke 20. Jakarta: Gramedia.

Y ahya, J. (editor). 1991. Nonpri Dimata Pribumi. Jakarta: Y ayasan Tunas Bangsa.

Zaenurrofik. 2016. China: Naga Raksasa Asia Rahasia Sukses China Menguasai
Dunia. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Zohar, D dan Marshal, I. 2010. Spiritual Capital Wealth We Can Live By,
California: Berrett-Koehler.

Zuhri, M. 1992. Almaulidun Nabawi Barzanji. Semarang: Karya Thoha Putra.

B. JURNAL DAN MAJALAH ILMIAH

Abdullah, M.1.L, 2014. Jati Diri Kaum dan Perpaduan Negara: Kgjian Kes Cina
Peranakan Kelantan di Malaysia Ethnic Identity and National Unity: A
Case Study of Kelantan Peranakan Chinese in Malaysia. Jurnal Kajian
Malaysia, 32(1):119-148.

Abdurahman, D. 2017. Multiculturalism in Islamic Civilization During The
Classic Period. Journal ADDIN, Volume 11(1):27-53

Aksan, E.E. 2009. Komunikasi Antarbudaya Etnik Jawa dan Etnik Keturunan
Cina. Jurna IImu Komunikasi, Volume7,Nomor 1, Januari - April 2009

Alfisyah, 2009. Penggjiandan Transformasi Sosiokultural dalam Masyarakat
Muslim Tradisionalis Banjar. Komunika . 3(1):75-89

112



Ali, M. 2011. Musdlim diversity: Isslam and local tradition in Java and Sulawes,
Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies (1JIMS)
1(2):1-35

Ali, M. N. 2016. Studi Terorisme di Sulawes Tengah. Al-Ulum. 16(2): 496-516.

Ali, M.N. 2017. The Study of Conflict Victim Aggression a Poso Conflict
Region. Advancesin Social Science, Education and Humanities Research
(ASSEHR), Volume 163. International Conference on Democracy,
Accountability and Governance (ICODAG 2017)

Alubo, O. 2009. Citizenship and identity politics in Nigeria. In Conference
Proceedings on Citizenship and Identity Politics in Nigeria, Lagos (pp.1-
4). CLEEN Foundation

Anni ZH, Saniah, S dan Nashori, F. 2017. Harapan, Tawakal, dan Stres
Akademik. Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi, 2(1):34-48

Arni. 2016. Kepercayaan dan Perlakuan Masyarakat Banjar Terhadap Jimat-Jimat
Penolak Penyakit. Studia Insania, 4(1):39-56

Ashif A.Z. 2017. Transformas Budaya Melaui Lembaga Pendidikan
(Pembudayaan Daam Pembentukan Karakter). Sosiohumaniora,
3(2):105 - 112

Aryani, SA. 2017. Heathy-Minded Religious Phenomenon in shalawatan: a
Study on the Three Mgjelis shalawat in Java. Indonesian Journal of
Islam and Muslim Societies. 7(1): 1-30.

Azarudin. A dan Khadijah. M. K. 2016. Perkaitan Akulturas Budaya dan
Hubungan Antara AgamaKgian Terhadap Komuniti Cina Pra
Konversi di Negeri Terengganu. Jurnal Hadhari. 8(1):85-102.

Asrudin, A, 2014. Thomas Kuhn dan Teori Hubungan Internasional: Realisme
sebagal Paradigma. Indonesian Journal of International Sudies (1J15).
Vol.1, No.2, Desember 2014. Hal: 107 — 122

Azimi. H. M. 2017. The Effect of Inter-Ethnic Cultura Relationships on
Universalismin Iran. Academic Journals. 9(7):69-81

Bahri. S. 2016. Perspektif Teori Struktural Fungsionalisme tentang Ketahananan
Sistem Pendidikan Pesantren. MIQOT. 15(1).

Bello.B. 2020. Merton’s Criticism of Malinowski and Radcliffe-Brown’s

Postulation as a Comparative Analyst to the Nigeria Social System.
Tanzania Journal of Sociology. 6(2):24-37

113



Castelli, A. 2013. China: The Quest for Identity International. Academic Journals.
7(11): 246-253.

Citroni, S. 2020. Civil society events. Ambiguities and the exertion of cultura
power. Journal European Journal of Culture and political Sociology
7(2):93-107

Corriveau, L. 2012. Game theory and the kula. Rationality and Society. 2012.
24(1): 106-128

Dewi, E, 2012. Transformasi Sosial dan Nilai Agama. Jurnal Substantia, 14(1):
99-14

Dibyorini, 2005. Solidaritas Sosiad Dalam Kemajemukan Masyarakat Indonesia.
Jurnal Ilmu Sosial Alternatif. V1(12):157-164.

Gada, M.Y, 2016. On Pluralism, Religious ‘other’, and the Quran: a post
September-11 Discourse. Indonesian Journal of Islam and Muslim
Societies. 6(2):241-271.

Hasanah, H. 2014. Perayaan Imlek Etnis Tionghoa Menakar Implikasi Psiko-
Sosiologis Perayaan Imlek bagi Komunitas Muslim di Lasem Rembang.
Jurnal Penelitian, 8(1):12-24

Harahap, A.S dan Hussin, B.S, Abdurrahman, 2014. Etnik Tionghoa Dibandar
Raya Medan: Kgian Tentang Pandangan Mereka Terhadap Agama
Islam. Analytica Islamica, 3(1):134-151

Harahap, S.M. 2015. Islam Dan Budaya Lokal: Studi terhadap Pemahaman,
Keyakinan, dan Praktik Keberagamaan Masyarakat Batak Angkola di
Padangsidimpuan Perspektif Antropologi. Toleransi: Media Komunikasi
Umat Bergama, 7(2):77-91

Hakim, N. 2016. Transformasi Budaya dalam Al-Qur'an. Dialogia. 14(1):21-
41

Hidayat, Y. 2013. Hubungan Sosia Antara Etnis Banjar dan Etnis Madura di
KotaBanjarmasin. Jurnal Komunitas. 5(1):87-92.

Heryadi, H dan Silvana. S. 2013. Komunikas Antarbudaya Dalam Masyarakat
Multikultur (Studi Tentang Adaptasi Masyarakat Migran Sunda di Desa
Imigrass Permu Kecamatan Kepahiang Provinsi Bengkulu). Jurnal
Kajian Komunikasi, 1(1):95-108

Ibnu, A dan Tohir, A. 2018. Analisis Fungsionalisme Struktural Untuk Melihat
Optimalitas Pelaksanaan Gerbang Salam di Pamekasan. 5(1):42-54

114



Imaduddin, A. 2017. spiritualitas dalam konteks konseling. Journal of Innovative
Counseling : Theory, Practice & Research. 1(1): 1-13

Irwan. 2018. Masyarakat Tionghoa di Era Modernisme Kota Makassar. Jurnal
[Imiah Pena, 1(2):28-42

Ismail. 2012. Penggabungan Teori Konflik Strukturalist- Non - Marxist dan Teori
Fungsionalisme Struktural — Tal cott Parsons: (upaya menemukan model
teori Sosial-politik aternatif sebagai Resolusi konflik politik dan tindak
Kekerasan di indonesia). ESENSIA, XI111(1):70-84

Jamaluddin. 2011. Haflat a - Maulid a — Nabawi Wa Qiraat Kitab Al-barzanji fi
Mujtama Sasak Manzurat Tarikhiyah. Studi 1slamika. 18(2): 347-350.

Jati, W.R. 2012. Tradisi, Sunnah & Bid’ah: Analisa Barzanji Dalam Perspektif
Cultural Studies. el Harakah. 14(2):217-228

Karmilah. 2019. Konsep Dan Dinamika Komunikasi Antarbudaya di Indonesia
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 4, No.1, 2019

Khotimah, 2011. Dialog dan Kerukunan Antar Umat Beragama. Jurnal
Ushuluddin. 17(2):214-234.

Kruja, G. 2020. Interfaith Dialogue in Albania as a Model of Interreligious
Harmony. Journal of Ethnic and Cultural Sudies, 7(3):76-87

Lasijan. 2014. Gerakan Transformisme Islam di Indonesia. Jurnal TAPIs, 10(1):1-
16

Lattu, 1. 2016. A Sociological Breakthrough of Interreligious Engagement in
Everyday-Symbolic Interaction Perspectives. Religio: Jurnal Studi
Agama-agama. 6(2):164-185.

Lee, J. 2011. Kula and relation capital: Rational reinterpretation of primitive gift
ingtitution. Rationality and Society. 23(4):475-512

Lubis, L.A. 2012. Komunikasi Antarbudaya Etnis Tionghoa dan Pribumi di Kota
Medan. Jurnal Ilmu Komunikasi, 10(1):13-27

Malik, A dan Aris, D.N 2016. Menuju Paradigma Penelitian Sosiologi yang
Integratif. Sosiologi Reflektif, 10(2):72-88

Mansur, F.M. 2017. Interpretation and Overinterpretation of Ja’far Ibn Hasan Al-
Barzanji’s Mawlid Al-Barzanji. Humaniora. 29(3):316-326

115



Maryanski, A. 2014 The Birth of the Gods: Robertson Smith and Durkheim’s
Turn to Religion as the Basis of Social Integration. Sociological Theory
32 (4):352-376

Mighfar, S. 2015. Social Exchange Theory: Telaah Konsep George C. Homans
Tentang Teori Pertukaran Sosial. Jurnal Lisan Al-Hal. 9(2):261-285

Muhamad. A, 2014. Model Kerukunan Sosial pada Masyarakat Multikultural Cina
Benteng (Kagjian Historis dan Sosiologis). Sosio Didaktika: 1(1):53-63.

Mulia, M. 2010. Islam dan Transformasi Sosial dalam Perspektif Kuntowijoyo.
AL-IJTIMA'l-International Journal of Government and Social Science.
Him: 109 — 122

Muttagin, A. 2016. Barzanji Bugis dalam Peringatan Maulid: Studi Living Hadis
di Masyarakat Bugis, Soppeng, Sul-Sdl . Jurnal Living Hadis, Volume
1(1):130-142

Nurdin, A. 2016. Integrasi Agama dan Budaya: Kajian Tentang Tradisi Maulod
Daam Masyarakat Aceh. Jurnal € Harakah. 18(1):45-61

Olivia dan Steffi P.R, 2015. Pemujaan Lehulur di Rumah Etnis Tionghoa
Surabaya. Journal of Chinese Literature and Culture. 3(2):115-128

Ormerod, R. 2019. The history and ideas of sociological functionalism: Talcott
Parsons, modern sociological theory, and the relevance for OR. Journal
of the Operational Research Society Published online: 29 June 2019

Parsons, T. 2017. The Present Status of “Structural-Functional” Theory in
Sociology. In Parsons, T. (Ed.), The Idea of Social Sructure. London:
Routledge.

Putra, A.E. 2017. Membangun Komunikasi Sosia Antaretnik: Perspektif
Sosiologi Komunikasi. Al-AdYaN. X11(1):30-44

Permadi, B. 2019. Relasi Islam dan Masyarakat Etnis Tionghoa (Studi Kasus:
Komunitas Cina Benteng di Tangerang). Tamaddun. 7(1):40-56

Rahayu, M. 2017. Keragaman di Indonesia dan Politik Pengakuan (Suatu
Tinjauan Kritis). Jurnal Pemikiran Sosiologi. 4(2):4-18

Rahmat, ST, 2017. Dialog Antropologis Antaragama dengan Spiritualitas

Passing Over. Wawasan: Jurnal llmiah Agama dan Sosial Budaya.
2(2):181-198

116



Riyadi, H. 2016. Koeksistenss Damai dalam Masyarakat Muslim Modernis.
Wawasan: Jurnal llmiah Agama dan Sosial Budaya, 1(1):18-33

Ross, S.L. 2020. A Concept Analysis of the Form that Trans-forms as a Result of
Transformation. International Journal of Psychological Studies; 12(2):
52-66

Rosyid, Moh. 2013. Harmoni Kehidupan Sosiad Beda Agama dan Aliran di
Kudus. ADDIN, 7(1):41-64

Roszi, JP. 2018. Akulturasi Nilai-Nilai Budaya Lokal dan Keagamaan dan
Pengaruhnya terhadap Perilaku-Perilaku Sosial. Fokus : Jurnal Kajian
Keislaman dan Kemasyarakatan, 3(2): 170-185

Rusdiyah,E.F & Rohman,F. 2020. Local Culture-Based Education: An Analysis
of Talcott Parsons’ Philosophy. International Journal of Innovation,
Creativity and Change. 12(3):596-607

Said, |. 2019. Hubungan Etnis Cina Dengan Pribumi: (Sebuah Tinjauan
Sosiologis). Jurnal Mimbar Kesgjahteraan Sosial, Edisi 2 Mei 2019

Sanjaya, P. 2018. Magi dan Agama dalam Pandangan James George Frazer.
Genta Hredaya. 2(1):50-61

Serazio, M. 2012. The Elementary Forms of Sports Fandom: A Durkheimian
Exploration of Team Myths, Kinship, and Totemic Rituals.
Communication & Sport 1(4):303-325

Soegihartono. 2015. Pengaruh Akulturasi Tionghoa dan Jawa dalam
Perkembangan Bisnis di Semarang. Respons. 02(27):87-212.

Suraya. 2014. Mempertahankan Integritas Nasional dengan Komunikasi Antar
Budaya. Sociae Polites. 16 (45): 31-46

Suryadinata, L. 2010. Kebijakan Negara Indonesia terhadap Etnik Tionghoa: Dari
Asimilasi ke Multikulturalisme. Antropologi Indonesia. 3(71):

Susanti, R & Wahyuni,F.S. 2020. Analysis of Social System Based on AGIL
Concepts in Ciptagelar Community Communities. Empowerment. 9(2):92-
106

Susanto, H. 2014. Konsep Paradigma lImu-limu Sosial Dan Relevansinya Bagi
Perkembangan Pengetahuan. Muaddib. 4(2).110-122

Susilo, S. 2016. Common identity framework of cultural knowledge and practices
of Javanese Islam. Indonesian Journal of Isam and Muslim Societies.
6(2):161-184.

117



Susminingsih. 2017. Konsumsi; antara agama, ritual dan transformasi budaya. |-
Economic. 3(1): 115-128

Staubmann. H. 2020. C. Wright Mills’ The Sociological Imagination and the
Construction of Talcott Parsons as a Conservative Grand Theorist. The
American Sociologist (https://doi.org/10.1007/s12108-020-09463-z)

Syam, A.R, Sdenda, K dan Haddade, W. 2016. Tradisi Barzanji dalam Persepsi
Masyarakat Kabupaten Bone. Jurnal Diskursus Islam, 4(2):244-258

Syamhari. 2015. Transformasi Nilai-Nila Budaya Islam di Sulawes Selatan.
Jurnal Rihlah, 11(1):21-32

Syawaludin, Mohammad. 2014. Alasan Tacott Parsons Tentang Pentingnya
Pendidikan Kultur. Ijtimaiyya, 7(1):155-168

Tri Haryanto, Joko. 2015. Relationship, Transformation and Adaptation of The
Traditionalists Against Puritanism in Surakarta Indonesia. Analisa
Journal of Social Science and Religion, 22(02):39-253

Triyana, B. 2013. Ketoebroek Tjina. Majalah Historia. 10(1):35-50.

Tutut. C dan Ardiningtias, P. 2012. Anadisis Wacana Pada Media Internet
Terhadap Optimisme Dan Harapan Tentang Masa Depan Indonesia. Jurnal
Sains Psikologi, 2(2):67-81

Wahidah S. 2013. Komunikasi Antarbudaya: Berbagi Budaya Berbagi Makna.
Jurnal Farabi. 10(1):50-61

Wardani. 2016. Membedah Teori Sosiologi: Teori Pertukaran (Exchange Theory)
George Caspar Homans. Sudia Insania, 3(2):19-38

Wargahadibrata, H.A.H. 2005. Kemgemukan Sosia Budaya Dalam Kehidupan
Berbangsa dan Bernegara. Governance. 1(4):9-21

Well, C. M. 2000. Exploring hope in patients with end stage renal disease on
chronic hemodialysis. ANNA Journal 2(7), 219-223.

Yunus, R. “Transformasi Nilai-Nilai Budaya Loka Sebagai Upaya Pembangunan
Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula di Kota
Gorontalo)” Jurnal Penelitian Pendidikan, 14(1).70-88

Zaeny, A. 2005.Transformasi Sosial dan Gerakan Islam di Indonesia. Komunitas,
Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam. 1(2):153-165

118



Zaini, M.R. 2014. Perjalanan Menjadi Cina Benteng: Studi Identitas Etnis di Desa
Situgadung. Jurnal Sosiologi MASYARAKAT, 19(1):93-117

Zuhriyah, L. 2014. Teologi Konvergensi dan Kerukunan antar Umat Beragama.
Religi6: Jurnal Studi Agama-agama. 4(1):78-95.

C.DISERTASI DAN HASIL PENELITIAN

Usman.A.R. 2004. Komunikasi Lintas Budaya Antar Etnis Cina dan Etnis Aceh di
Kota Banda Aceh (Suatu Studi terhadap Nilai Budaya, Pola Interaks,
Adaptasi, dan Manipulasi Identitas Etnis Cina dalam Masyarakat Aceh
(Disertasi). Bandung: Universitas Padjgjaran.

Meij, L. S. 2009. Ruang Sosial Baru Perempuan Tionghoa Sebuah Kajian Pasca
Kolonial (Disertasi Ul Sudah Diterbitkan). Jakarta: Y ayasan Obor.

Noordjanah, A. 2010. Komunitas Tionghoa di Surabaya (Hasil Penelitian Sudah
Diterbitkan), Y ogyakarta: Ombak.

Poerwanto, H. 2014. Cina Khek di Sngkawang (Hasil Penelitian Sudah
Diterbitkan). Depok: Komunitas Bambu.

Purna, 1. M, 2013. Tradis Barzanji pada Masyarakat Loloan Kabupaten
Jembrana — Bali (Hasil Penelitian Sudah Diterbitkan). Y ogyakarta
Ombak.

D. ATURAN HUKUM

Keputusan Presiden No. 12/2014 Tentang Pergantian Istilah China Menjadi
Tionghoa atau Tiongkok. Jakarta: Sekretarian Negara.

Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 26 tahun 1998 Tentang
Menghentikan Penggunaan Istilah Pribumi dan Non pribumi. Jakarta:
Sekretariat Negara.

119



Lampiran 1.

DAFTAR INFORMAN

NO | NAMA INFORMAN | UMUR | PEKERJAAN ALAMAT

1 | KiccaHora 69 Tahun | Pengusaha | J. Petaolo -
Donggada

2 | So Sun Ghuan 65 Tahun | Pengusaha | J. Pelabuhan -
Donggaa

3 | Feng Feng 60 Tahun | Pengusaha | J. Moro - Donggala

4 | Hendri Wongso 47 Tahun | Pengusaha | J. Moro - Donggala

5 | Aminuddin H. Argad | 60 Tahun Pedagang | Jl. Pelabuhan -
Donggala

6 | Ustadz Abtar, S Ag 60 Tahun | Imam Masjid | JI. Petaolo -
Donggala

7 | Erlisanti 53 Tahun PNS Jl. Petalolo -
Donggala

120




Lampiran 2

PEDOMAN UMUM WAWANCARA

A.INFORMAN

1
2.
3.
4.

Nama
Umur
Pekerjaan
Alamat

B. PERTANYAAN/PERNYATAAN

1

Sdah satu tradis masyarakat Islam di Donggala adalah melaksanakan
barzanji dalam hgatan tertentu, misanya; pindah rumah baru, membeli
mobil baru, membeli kapal baru. Tradisi ini tampaknya juga pernah
dilakukan oleh etnis Tionghoa. Perlu digali fakta tentang pelaksanaan
barzanji di kalangan etnis Tionghoa atau adaptasi yang dilakukan etnis
Tionghoaterhadap barzanji di kota Donggaa.

Barzanji sebaga sistem budaya religi tetap eksis dilaksanakan tentu
memiliki tujuan atau goal attainment. Perlu digali goal attainment etnis
Tionghoa mel aksanakan barzanji.

Barzanji sebaga sistem budaya dan religi mengingtegrasikan berbagai
unsur sehingga fungsional. Perlu digali unsur-unsur dan peran yang ada
pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala
sehingga barzanji tetap eksis.

Barzanji sebagai sistem budaya religi tetap eksis karena juga memenunhi
syarat latency, karena itu perlu digali latency dalam sistem barzanji di
kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.

Barzanji sebagai sistem budaya religi yang tetap eksis dilaksanakan oleh
etnis Tionghoa di kota Donggala memiliki implikasi pada penguatan
solidaritas. Perlu digali secara mendalam secara koherensi bahwa barzanji
memperkuat solidaritas sosia etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota

Donggala
121



Lampiran 3

TRANSKRIP WAWANCARA
TAHAP PERTAMA

1. WAWANCARA DENGAN KH

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Mohon maaf pak ini, sebelumnya perkenalkan dulu, saya dari
Untad. Terima kasih pak saya sudah diberikan kesempatan
untuk wawancara dengan bapak, dan mohon maaf saya sudah
mengganggu waktunya bapak ini.?

Oh tidak apa-apa pak. Silakan apa kira-kira yang bisa saya
bantu pak (P1/1.1/T1)

Saya mau belgar tentang ini pak, mengenai budaya pak,
mengenai kebiasaan orang di sini melakukan barzanji. Saya
dengar-dengar dari beberapa teman saya bahwa katanya orang
di sini, bukan hanya orang Islam yang laksanakan barzanji.?

Oh ya pak betul sekali itu, kita orang juga pernah lakukan
sendiri, orang-orang di sini biasa juga baku undang-undang
kalo babikin barzanji (A1/1.1/T1)

Oh jadi memang biasa ya pak, barzanji itu dilakukan juga oleh
etnis Tionghoa.?
Biasa sudah pak (A2/1.1/T1)

Oh begitu pak ya, oke pak tapi sebelum saya belgar banyak
tentang barzanji dari bapak, boleh sayatanya-tanya dulu yang
lainnya pak.?

Bak pak, tidak ada masalah, kalau saya tahu saya jawab.
Kalau saya belum tahu nanti kita cari sama-sama, hehe.
(P2/1.1/T1)

Mohon maaf pak, kalau boleh saya menduga-duga bapak pasti
sudah lama di Donggala, bahkan barangkali bapak lahir di
Donggaa.?

Hehe, ya sudah pak, ya sgjak remga lah, kira-kira waktu
masuk sekolah sudah di sini saya. Tapi saya tidak di sini
dilahirkan, sayadi situ e di Pantai Barat. (P3/1.1/T1)

Berarti bapak tidak di Donggala sebelumnya.?

Ya, saya dari Marana, itu tadi saya bilang di Pantai Barat
sana. (P4/1.1/T1)

122



Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Tadi bapak bilang sejak masuk sekolah sudah ada di Donggala
ini, itu maksudnya sekolah forma pak, jadi bapak masuk
sekolah formal baru ke sini?

Kalau itu begini. Itu kan dulu kan di Marana itu tidak ada
SMP apalagi SMA di sini dulu ada sekolah Cina. (P5/1.1/T1)

Oh berarti ceritanya bapak lanjut sekolah di sini.?

Y a begitu lah kira-kira hehe, tapi sebenarnya sebelum itu juga
sudah orang tua biasa ke sini kan dulu bawa bawa kopra dari
sana.(P6/1.1/T1)

Kira kira apa pertimbangannya sehingga memilih tinggal di
Donggalaini pak.?

Wah kalau itu, saya agak kurang tahu itu karena kan orang tua
sgja yang bawa ke sini, cuma ya barangkali karena di sini kan
dagang bisa usaha. (P7/1.1/T1)

Kelihatannya bapak, rutin juga iniolahraga, saya lihat tadi
habis senam bersama ya pak.?

Ya, rutin pak saya, ya senam sgja, maklum sudah tua, hehe.
(P8/1.1/T1)

Tapi saya lihat bapak masih awet ini, berapa umurnya
sekarang pak.?

Ai, sudah tua, sudah enampuluh semabilan pak, hehe.
(PI/1.U/TY)

Saya lihat, bukan hanya etnis Tionghoa pak ya yang
berolahraga tadi.?

Oh di sini semua pak baku campur baik olahraga maupun
kegiatan lain, ya istilahnya baku bantulah. Sama itu kalau
barzanji baku bantu-bantu (A3/1.1/T1)

Dan tadi waktu saya menunggu bapak, saya lihat bapak
gunakan bahasa daerah.?

Anu, kalau di sini itu pak, umumnya bahasa Bugis, tapi ada
juga Jawa, Makassar, Kaili, da nada lagi juga yang lain.
(P10/1.1/T1)

Dan bapak bisa semua itu.? Maksud saya menggunakan
bahasa daerah itu.?
Tidak semuajugatapi satu dualah.(A4/1.1/T1)

Berarti kalau bahasa Bugis memang bisa menggunakan
bahasa Bugis.?
Bisa pak, paham dan mengerti. Hehe. (A5/1.1/T1)

123



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Bagaimana awanya sampa bisa menggunakan bahasa
Bugis.?

Oh ya, jadi memang begitu kenyataannya di mana— manakita
di Donggalaini biasa pakai bahasa Bugis karena dimana mana
digunakan makanya kita mengerti dan paham. Saya juga tidak
tahu bagaimana awalnya tapi sudah begitu kenyataannya dari
dulu. (A6/1.1/T1)

Oh ya pak begini, yang saya mau cari tahu ini mengenai
budaya barzanji yang katanya biasa dilaksanakan juga oleh
etnis Tionghoa, itu, bagaimana pak ceritanya.?

Oh kalau itu betul, sering atau beberapa kali lah saya juga
pernah ba barazanji. Jadi, itu bukan cuma cerita itu betul ada
dan banyak di sini. (A7/1.1/T1)

Berarti bapak sendiri juga pernah yang diundang menghadiri
barzanji.?

Ai bukan Cuma diundang, seperti saya bilang tadi ba bikin
juga. Hehe, kalau diundang sering itu. Teman naik hagji
diundang barzanji, banyak lah. (A8/1.1/T1)

Oke lah pak, saya sudah makin paham ini. Cuma pak, Kira-
kira menurut bapak kapan Kkirakira etnis Tionghoa
mel aksanakan yang namanya barzanji untuk pertamakali.?
Saya sendiri juga belum tahu kapan pertama kalinya, tapi
yang pasti ini sudah lama ada di Donggala ini. Saya terakhir
melaksanakan barzanji itu tahun 2010. Ini kan Donggala ini
dulu tidak begini, dulu rame jadi ada banyak yang ba bangun
rumah maka dibuatkan lagi itu yang namanya barzanji.
(A91.1UT1)

Tapi yang pasti pernah ya, melaksanakan yang namanya
barzanji itu ya.?

Bukan cuma saya, banyak pak yang pernah di sini ini tidak
aneh itu biasa lah itu pak. Coba kita tanya-tanya juga yang
lain, pasti sama diabilang begitu (A10/1.1/T1)

Oke pak, terus begini pak, bagaimana awalnya itu sampai
bapak mau laksanakan itu barzanji, coba bapak ceritam.?

Wah itu saya kurang paham juga, karena dari dulu memang
sudah begitu. Tapi barangkali orang tua dulu tahu bagaimana
awvanya itu. Kaau kita-kita ini tinggal meneruskan saja.
(GUI.UTY)

Kirakira pak, apa yang bapak harapkan dari melaksanakan

124



Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

barzanji padahal kan ini bukan budayanya orang Cina.?
Ya, kita syukur karena bikin rumah atau beli barang yang
berharga untuk kehidupan kita. (G2/1.1/T1)

Bapak sendiri yang laksanakan atau bagaimana.?
Maksudnya pak. (G3/1.1/T1)

Maksud saya dadam melaksanakan barzanji itu, apakah
mengundang orang, terus yang pimpin siapa

Ya dibantu tetangga, teman, keluarga, jelas ba undang dan
yang pimpin ya pak ustadz, kita hanya bikin sgja acaranya.
(G4/1.UT1)

Bagaimana kemudian bapak bisa terus melaksanakan budaya
barzanji ini.?

Ya kita ikuti sgja apa yang ada di sini karena memang dari
dulu sudah demikian itu. (G5/1.1/T1)

Oke pak, maaf sementara cukup dulu barangkali pak ini, tapi
kalau saya perlu datang karena masih ada yang mau saya
tanya, maka saya mohon diijinkan lagi ya pak untuk tanya-
tanya bapak.

Oh ya, oke tidak ada masalah itu. (C1/1.1/T1)

125



2. WAWANCARA DENGAN SSG

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Terima kash pak, saya sudah diberi kesempatan untuk
tanya-tanyaini pak, oh yasayadari Palu ini,.

Kirakira apa yang saya bisa berikan, silakan tidak ada
masalah. (P1/1.2/T1)

Oh ya pak, sebelumnya, kalau saya lihat bapak pasti sudah
lamadi sini, maksud sayadi Donggala.?

Sgak masih anak-anak. Saya sudah di Donggala dengan
orang tuadulu. (P2/1.2/T1)

Oh berarti bapak tidak dilahirkan di Donggala ya pak, kalau
boleh tahu sebelumnya dari mana Pak.?

Saya dan orang tua dulu dari Alindau. Jadi saya lahir di sana.
Kalau orang tua dari langsung Cina. (P3/1.2/T1).

Bapak memang lahir di Marana, maaf apatadi.?
Bukan, sayalahir di Alindau. (P4/1.2/T1)

Oh ya Alindau,. Oh ya pak, ini ada yang saya mau tanya
mengenal barzanji. Saya sudah tanya-tanya juga dengan
yang lain ini, sepertinya barzanji ini cukup dikenal di si ini.?
Dan apakah bapak pernah diundang oleh misalnya orang
yang mau naik hgji.?

Oh betul sekali itu, di sini budayanya tinggi, maksudnya
sering lakukan begitu. (A1.1.2/T1).

Kalau begitu berarti bapak, pasti sering menghadiri barzanji
atau orang Cina di sini sudah biasa ikut barzanji, atau
bagaimana pak.?

Mengenai pertanyaan tadi apakah orang Cina pernah datang
di barzanji, ya pada umumnya pernah terutama orang tua,
apalagi kalau teman ba undang maka harus datang. Selain itu
yang saya tahu selama saya di Donggala ini sudah berpuluh
tahun, rata-rata orang Cina itu kena yang namanya barzanji
karena pasti diundang secara kekeluragaan. (A2/1.2/T1)

Berarti bapak juga pernah melaksanakan barzanji, maksud
saya dirumahnya bapak atau di mana begitu.?

Pernah juga, ratarata pak itu pernah kalau di sini pasti
pernah melaksanakan yang namanya barzanji itu.
(A3/1.2/T1)

Maksudnya bapak etnis Tionghoa umumnya pernah barzanji
atau menghadiri undnagan barzanji juga.?

126



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Dua-duanya pak, pernah diundang pernah juga saya yang
mengundang. Karena kan saya yang melaksanakan juya.
(A4N.2/T1)

Siapa yang diundang itu pak, maksud saya kalau bapak bikin
barzanji sigpa semua kah yang diundang.?

Ya semuanya, banyaklah, ada tetangga, teman, pak imam
yang baca. (A5/1.2/T1)

Terus pak, kalau pak imam biasnaya dari mana pak, yang
diundang baca.?
Dari masjid Raya Donggaka, itu dekat dari sini. (A6/1.2/T1)

Jadi, awalnyaitu bapak diundang dulu barzanji oleh tetangga
atau teman yang beragama Islam, yang bikin barzanji, lalu
kemudian bapak bikin juga.?

Y abetul. Kira-kira begitulah. Hehe. (A7/1.2/T1)

Dalam rangka apa biasanya teman atau tetangga
mengundang bapak menghadiri barzanji di rumahnya.?
Kalau dulu itu ada orang pindah rumah, tapi sekarang lebih
banyak kalau naik hgji, tapi adajugayang lain. (G1/1.1/T1)

Apa misanya yang lain-lain itu pak, barangkali bapak
ingat.?

Apa ya, itu dulu anaknya habis tamat menggji, ada juga
menikah begitu. Pokoknya bukan hanya satu sgja, macam-
macam lah. (G2/1.1/T1)

Kemudian, bapak sendiri biasanya melakukan barzanji
dalam ha apa, maksud saya dalam rangka apa bapak
biasanya melaksanakan barzanji.?

Yaitu pindah rumah atau bangun toko, tapi pernah juga beli
oto.(G3/1.1/T1)

Baik-baik pak, terus pak sedikit lagi ini mohon maaf ambil
waktunya bapak ini.
Oh tidak apa-apa, santai — santal sgja. (A8/1.2/T1)

Baik pak, terima kasih. Sekarang, kira-kira apa aasannya
bapak lakukan barzanji tadi.?

Hehe. tradis di sini kan memang semua begitu, jadi ya
semuanya ikut. Termasuk laksanakan barzanjiitu tadi.
(G4/1.UT1)

Lalu, kalau melaksanakan barzanji, tentu bapak dibantu juga

127



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

sama teman kalau bapak yang bikin itu tadi barzanji.?
Oh ya jelas itu pak karena kan tidak mungkin kita sendiri
laksanakan barzanji.(11/1.1/T1).

Umpanya ini pak, kalau suatu waktu nanti ada lagi rumah
atau toko atau apalah namanya, apakah bapak tetap mau
mel aksanakan barzanji.?

Sudah kebiasaan maka pastilah dilakukan barzanji, ini sudah
tradisinyadi sini itu begitu. (G5/1.1/T1)

Beberapa waktu lalu saya wawancara juga dengan Pak
Kicca, rupanya beliau pintar sekali menggunakan bahasa
Bugis.?

Oh, bukan hanya Ko Kicca yang bisa, kalau di sini pada
umumnya pak, orang Cinadi Donggal a bisa berbahasa Bugis
bahkan bahasa lain juga ada yang bisa seperti bahasa Kaili
dan bahasa Jawa. Sudah lama bisa, biasa mendengar bahasa
Bugis maka akhirnya bisa juga gunakan. Saya sendiri bukan
cuma bisatapi lancar, mahir dan jago. (A9/1.2/T1)

Kalau menurut bapak, apa keuntungannya bapak atau etnis
Tionghoa umumnya bisa berbahasa daerah, misalnya bahasa
Bugis.?

Y a, banyak saya kira, seperti memperlancar komunikas, kita
bicaraitu lebih seperti keluarga, banyak lah. (A10/1.2/T1)

Jadi sekali lagi di sini memang banyak menguasai bahasa
daerah. Dalam adaptasi atau mengenal budaya lain misalnya
barzanji itu, menurut bapak apakah penguasaan bahasa lokal
itu sangat penting.?

Betul memang seperti tadi yang kita bilang bahwa di sini
umumnya pake bahasa Bugis sehingga lancar itu
komunikasi. Tapi kalau yang penting itu kan harus tetap
aktif interaksinya dan komunikasinya juga. Orang Cina dan
semua orang aktif komunikasi dan berhubungan dengan
sesama, mina aktif saling menyapa kaau ketemu.
(A111.2/T1)

Tapi saya lihat yang banyak aktif komunikas ini hanya
orang tua, anak muda kurang tidak sama dengan dulu anak
muda Cinamain volli dan basket dengan anak muda orang di
sini. Bagaimana menurut bapak itu.?
Y a memang kita akui, mungkin perlu sarana pendukung dan
perhatian semua pihak. (A12/1.2/T2)

128



3. WAWANCARA DENGAN FF

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Mohan maaf pak, mengganggu waktunya bapak ini.
Oh tidak apa apa pak. Oh ya bapak mohon maaf dari mana
pak.? (P1/1.3/T1)

Terima kasih pak, saya di Untad Pak. Saya ada perlu
sedikit ini, saya kebetulan mau menulis tentang budaya di
Donggalaini. Jadi mohon bantuannya pak.

Ohya, ya Bak-bak. (P2/1.3/T1)

Maaf Pak, tentu bapak sudah lama berada d Donggala ini
le.?
Oh sudah pak, sudah lama. (P3/1.3/T1)

Kaau umurnya bapak sekarang pak berapa.?
Umur saya.? Baru 60, hehe. (P4/1.3/T1)

Masih muda pak.? Hehe
Sudah tua sebenarnya tapi disyukuri sgja apa yang sudah
ada. (P5/1.3/T1)

Oh ya pak, saya mau tanya langsung sgja ini pak. Begini
pak, saya lihat rata rata di sini pake bahasa Bugis dalam
pergaulan.? Tadi saya singgah minum kopi di warung
dekat jembatan itu, pake bahasa Bugis semua di Situ,
termasuk yang etnis Cina pak?

Tidak salah itu pak, memang seperti itu kalau di Donggala
ini. (A1/1.3/T1).

Barangkali bapak bisa  ceritakan bagaimana
penggunaannya itu bahasa Bugis, maksud saya digunakan
di mana semuaitu.?

Macam-macam itu, misalnya dalam pergaulan di sekolah
dan di luar sekolah maka digunakan, ya biasa lah
digunakan bahasa daerah kalau di sini itu dulu bahasa
Bugis yang banyak dipakai. Bukan cuma di Donggala
barangkali, tapi ada juga di tempat lain, saya kira begitu
bahwa bahasa daerah digunakan di dalam pergaulan
apalagi dulu itu kan hal biasa. (A2/1.3/T1)

Nah sekarang pak saya mau tanya yang lebih khusus.
Adakah kira-kira budaya orang di sini khususnya yang
beragama Islam yang sering dilakukan juga oleh etnis
Tionghoa.?

Apaya, ? bajabat tangan barangkali. Karena di sini kalau

129



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

ketemu jabat tangan terutama orang tua saya lihat itu. Ada
juga yang mengucapkan salam. (A3/1.3/T1)

Kaau yang lain barangkali ada yang biasa bapak lakukan
atau yang biasa orang lakukan di sini.?

Kalau lebaran barangkali kan rame itu orang saling
mendatangi, kitajuga biasa datang. (A4/1.3/T1)

Oke baik pak. Nah ini saya dengar-dengar ada istilah orang
di sini bilang itu Barzanji.”?

Oh kalau itu banyak yang lakukan hampir semua
barangkali lakukan itu kalau ada orang pindah rumah.
(A5/1.3/T1)

Bapak pernah diundang.?
Sering, kalau pas yang bikin barzanji ada teman atau
tetangga. (A6/1.3/T3)

Bapak sendiri pernah melakukan, maksud saya melakukan
barzanji di rumahnya bapak.?

Pernah juga, sudah agak lama saya rasa waktu itu kasih
bagus toko. (A7/1.3/T1)

Bapak mengundang juga orang lain, tetangga atau teman.?
Pasti pak karena tidak mungkin tanpa kehadiran undangan.
(AN.3/T1)

Bisa barangkali bapak ceritakan kapan bagaimana pertama
kali ini etnis Tionghoa lakukan barzanji.?

Adooh kayaknya sulit itu le barangkali kalau mau cari tahu
kapan kami ini etnis Tionghoa melaksanakan barzanji
pertama kali di Donggala karena ini sudah dilakukan oleh
orang —orang tua kita dulu. Pokoknya ini sudah lama
barangkali sebelum kemerdekaan sudah ada ini kebiasaan
ba bikin barazanji. (A8/1.3/T1)

Apakah tidak ada budaya Tionghoa mengenai pindah
rumah ini yang barangkali dilakukan juga?

Adajuga, cuma kan tidak ada salahnya kalau barzanji juga.
(GL/1.3/T1)

Apa namanya dalam etnis Tionghoa kalau selamatan
rumah baru.?

Kita percaya kaya Feng Shui begitu. (G2/1.3/T1)

Bagaimana pelaksanaanya di Donggala ini, maksud saya
pel aksanaan Feng Shui itu di Donggala.?

130



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Ya kalau sekarang kelihatannya mulai berkurang. Tetap
kita percaya Feng Shui, tapi tidak kenapa sudah mulai
berkurang paling tidak tidak terlalu kelihatan dilaksanakan
oleh orang Cina. Barangkali itu tadi karena lebih banyak
barzanji. Memang biasa juga ada Feng Shui nya sekaligus
habisitu dilaksanakan barzanji. (G3/1.3/T1)

Jadi, kembali tadi pak ke pertanyaan barzanji. Jadi bapak
tahu pertama kali tentang barzanji itu karena bapak pernah
datang menghadiri undangan barzanji.?

Saya kira begitu. Tapi kan sgak kecil saya biasa lihat
orang barzanji (A9/1.3/T1)

Apakah bapak yang pertama melakukan di keluarga,
maksud saya bapak yang pertama kali lakukan barzanji di
keluarganya bapak.?

Oh, tidak. justru saya pribadi sangat yakin betul sebelum
kami menerima tradisi ini dari orang tua kami dahulu,
maka mereka pasti pernah juga diundang untuk mengikuti
barzanji. Undangan selamatan rumah sebenarnya tetapi
dilakukan dengan cara barzanji itu disni. (A10/1.3/T1)

Daam melakukan barzanji apakah ada yang membantu
bapak, misalnya baca doanya. Kan barzanji itu ad abaca
doanya.?

Pasti ada pak, karena bantu baca doa itu kan imam kita
tidak bisakarena yang tahu imam sgjaitu pak. (11/1.3/T1)

Jadi, pak imam maksudnya yang baca doa.?
Yabetul. (12/1.3/T1)

Kaau suatu waktu ada lagi keberhasilan, misalnya tumah
baru atau apalah yang lain, nah kira-kira menurut bapak
apakah bapak ingin terus mel aksanakan barzanji.?

Sesuai dengan keadaan, kalau ada lagi yang mau di
acarakan yakitabikin lagi. (L1/1.3/T1)

Selama ini apakah bapak dan keluarga memang sudah
mel akukan barzanji.?

Lebih dari sekali lah. Karena kan tergantung keadaan
kalau ada acara ya kita bikin seperti saya bilang tadi.
(L2/1.3/T1)

Kalau boleh tahu pak, apa kira-kira yang mendorong bapak
mel aksanakan barzanji, padahal kan ini budaya lslam.?
lya biar juga budaya Islam tapi kan tujuannya baik itu.
(G4/1.3/T1)

131



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Menurut bapak yang apa menjadi tujuan dilaksanakannya
barzanji itu.?

Itu kan pak kita bersyukur kepada yang memberikan. Kita
doa-doa lah begitu. (G5/1.3/T1)

Berarti pak, ini barzanji bagus dan banyak manfaatnya ya
pak.?

Oh yajelas bagus, kita rame-rame, kumpul-kumpul. Saling
kenal dan itulah kita bisajuga saling pengertian begitu satu
samalainnya. (S1/1.3/T1)

Baik pak, barangkali hari ini cukup dulu karena saya lihat
bapak juga masih sibuk ini, tapi sekali lagi terima kasih
banyak dan mohon maaf sudah mengganggu

Oke-oke pak, baik. (C1/1.3/T1)

132



4. WAWANCARA DENGAN HW

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Penedliti
Informan

Pendliti

Informan

Sore pak, saya lihat sibuk sekali ini pak. Banyak
pelanggan ini kelihatannya.
Y a, begitu lah pak, yang penting usaha. (P1/1.4/T1)

Mohon maaf ini, saya datang mengganggu
kesibukannya bapak ini.
Oh ndak apa-apa. (P2/1.4/T1)

Oh ya pak terima kasih banyak ini karena saya sudah
beruntung di luangkan waktu untuk wawancara dengan
bapak.

Informan manggut-manggut sambil senyum. Maaf ya
pak, sambil saya layani pembeli (P3/1.4/T1)

Oh ya silakan pak. Saya mohon maaf ini pak.
Oke pak. (P4/1.4/T1)

Oh ya pak, saya Idrus, saya dari Pau dan saya dari
Untad Palu. Mohon maaf saya mau tanya beberapa hal,
tapi sebelumnya kalau boleh tahu kelihatannya bapak
masih muda belum 50 tahun.

Hehe, ya betul pak, saya belum sampe 50 tahun.
(P5/1.4/T1)

Maaf, tahun berapa bapak lahir
Sekarang saya berumur 47. Sayalahir 1973. (P6/1.4/T1)

Bapak |ahir di mana ?
Di sini pak, di Donggala. (P7/1.4/T1)

Kalau orang tuanya bapak, masih ada.?
Bapak saya masih ada, tapi di Surabaya sekarang.
(P/1.4/T1)

Siapa namanya bapaknya bapak.?
Asmin Wongso. (P/1.4/T1)

Kalau pak Asminini lahir di mana.?
Oh bapak saya dari Cinalangsung pak, hehe. (P8/1.4/T1)

Terus pak, mengapa sampai sekarang bapaknya ada di
Surabaya

Ada usaha juga di sana, tapi bapak sudah lebih banyak
istirahat karena usia sudah tua. (P9/1.4/T1)

133



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Baik pak terima kasih, semoga tetap sehat-sehat orang
tua dan juga bapak.
Oh ya pak, terima kasih — terima kasih (P10/1.4/T1)

Saya mau cari tahu ini pak mengenai kebiasaan orang
Donggala baca barzanji. Mungkin bapak pernah dengar
atau ikut ?

Oh ya pak, kalau itu hal yang biasa, saya pertama kali
tahu itu karena bapak saya dulu pernah lakukan dan saya
jugapernah. (A1/1.4/T1)

Bapak sering juga di undang ikut barzanji kalau ada
yang bikin barzanji khususnya dari kalangan saudara
kita yang beragama Islam.?

Pernah pak, saya rasa pernah semua diundang terutama
para orang tua ya, ini saya tahu karena bapak saya
termasuk yang paling sering diundang setelah bapak
saya ke Surabaya, saya lah yang biasa menggantikan
dan datang diundangan itu, bukan hanya barazanji itu
tapi pesta juga dan macam-macam kegiatan kita
berpartisipasi. (A2/1.4/T1)

Barangkali bapak ingat, kapan pertama kali orang tua
bapak bikin barzanji dan itu dalam rangka apaitu.?
Saya terus terang tidak tahu persis itu kapan orang tua
saya pertama kali melakukan barzanji itu pak. Tapi saya
masih ingat tahun 1997 waktu bapak beli kapal, maka
itu diupacarakan dengan barzanji di kapal itu. Sekarang
bapak saya sudah hampir 90 tahun dan tingga di
Surabaya. Bapak saya ini langsung dari Cina tepatnya
Guang Zhou. Saya sendiri lahir di Donggala tahun 1973.
(A3/1.4/TL)

Kalau boleh tahu apa kira kira alasannya orang tua
mel aksanakan barzanji.

Kalau itu maaf pak, saya tidak tahu persis waktu
pertama barzanji, tapi barangkali ini kan kita bersyukur
sgja. (GU1.4/T1)

Atau barangkali supaya lancar usaha pak, biar banyak
pembeli seperti sekarang ini ramai sekali saya lihat.
hehe?

Ya, saya rasa tidaklah. Tidak ada juga harapan atau
kami mengharapkan yang namanya melaksanakan
tradis itu tidak ada sangkut pautnya dengan ekonomi

134



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

atau cari untung. (G2/1.4/T1)

Ramai juga ini di toko nya bapak. Apakah tiap hari
memang begini pak.?
Yabegitulah. (G3/1.4/T1)

Dari mana sga ini pembeli, saya lihat akrab semua
dengan bapak.?

Pembeli di toko saya ini macam-macam kalangan,
asalnya juga macam-macam ada yang dari Donggala
memang, tapi ada juga dan banyak yang dari luar
Donggala, misalnya dari dari Banawa Selatan.
(G4N.4/TL)

Tadi ada pembeli pakai bahasa Bugis, memang sudah
biasa begitu pak.?
Ahitu biasapak kalau di Donggala. (A4/1.4/T1)

Berarti bapak sudah lama bisa bahasa Bugis.?
Sejak sekolah. (A/1.4/T1)

Wah, berarti macca mabicara ogi pak.?
Hehe... oh ya, macca ka mabbicara ogi. (A5/1.4/T1)

Berarti, to Cina mega macca mabicara Ogi ki
Donggala.? Coba bapak, pake bahasa Bugis, hehe.?
Pokonna to China ki Donggala mega macca mabbicara
ogi. Tania mi ia, to matoa, remaa macca maneng
mabbicara ogi. Soalna sga beccu je ta biasa ni ki
Donggala ie mabbicara ogi. Bahasa Kaili uisseng to
cedde, ya setidaknya u mengerti  maksudnya.
(A6/1.4/T1)

Menurut bapak, apakah sangat membantu dalam
berinteraksi dengan benguasai bahasa Bugisitu.?

lya lah karena kan itu yang banyak dipakai, maka kita
bagus kalau komunikasi lancar saling memahami.
(A7/1.4/T1)

Balk pak, mantap bahasanya fasih. Saya kembali ke sod
barzanji tadi pak, tentunya kalau bapak lakukan barzanji
berarti ada yang bantu kalau bapak bikin barzanji.?
Tentu sgja misalnya ada yang masak, ada yang baca, dan
lain-lain. (11/1.4/T1)

Adalagi barangkali yang lain.?

135



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Y a teman-taman undangan juga datang. Semuanya lah.
(12/1.4/T1)

Bagaimana caranya bapak mempertahankan terus ini
barzanji.?

Ya kita laksnakan sgja kalau ada lagi yang memang
harus barzanji, kalau tidak ya tidak. Karena kan ini
tergantung keadaan sgja. (L1/1.4/T1)

Tapi, yang pasti kalau momen atau memang ada hal
yang harus dilakukan barzanji, berarti bapak tetap ingin
lakukan barzanji.?

Anu je pak, di sini itu sudah biasa jadi, biar tidak
direncakanan sekarang, kalau pas ada kesempatan ya
kitabikin lagi. (L2/1.4/T1)

Okelah pak, sementara itu dulu barangkali karena bapak
masih sibuk juga ini dan mohon maaf sudah
mengganggu ini.

Oh tidak apa-apa pak, biasa sudah begini. Cerita - cerita
sambil bgjatoko. (C1/1.4/T1)

136



5. WAWANCARA DENGAN AA

Pendliti
Informan
Informan
Pendliti
Informan
Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Informan
Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Assalamu alaikum pak,
Waalalkum mussalam wr.wb, mari pak. (P1/1.5/T1)
Silakan duduk, dari mana pak.? (P/1.5/T1)

Saya dari Palu pak, maaf pak saya mengganggu ini
barangkali.?
Oh tidak pak, di Palu di mana pak.? (P2/1.5/T1)

Saya di Paupi. Oh ya pak, kelihatannya bapak orang
Donggalaadli.?
Oh ya pak betul. (P3/1.5/T1)

Umurnya bapak sekarang berapa pak.?
60 Tahun pak. (P4/1.5/T1)

Lahir di Donggala pak ya.?
Y abetul, di Labuan Bgjo. (P5/1.5/T1)

Kalau bapak ini kelihatannya orang Jawa ya pak.?
Tidak pak, saya asli Solo, hehe.
Jawakan. (P6/1.5/T1)

Adli Solowes saya pak,
Oh maaf saya kiraorang Jawakita. (P7/1.5/T1)

Banyak yang mengira saya orang Jawa pak, jadi sudah
biasa.

Tabe pak, begini ada beberapa yang saya mau tanya ini
pak. Kalau saya perhatikan dan saya sudah tanya-tanya
juga dengan yang lain ternyata banyak orang Tionghoa
yang pintar bahasa Bugis, apa memang dalam keseharian
begitu pak.?

Benar sekali itu pak, orang di sini ini termasuk orang Cina
itu bisa berbahasa daerah. Bukan cuma bahasa Bugis
sebenarnya bahasa lain juga itu bisa seperti bahasa
Makassar banyak yang bisa, cuma kalau kita di sini lebih
banyak menggunakan bahasa Bugis. Ini dari dulu sudah
begitu. (A1/1.5/T1)

Berarti bapak kalau bicara dengan merteka paka bahasa
Bugisjuga.?

Oh ya jelas, mereka juga yang pake ke kita. Saya kan ini
teman semua itu orang Cina di sini, tahu semua saya dia
orang jugatahu saya. (A2/1.5/T1)

137



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Kemudian pak, saya juga dapat keterangan bahwa orang
Cinadi sini itu suka lakukan barzanji.?

Ya, kaau saya lihat memang budaya barzanji ini
termasuk yang paling populer di sini karena sudah sering
dilakukan dan juga saya lihat memang masyarakat mulai
dari kalangan atas sampa kalangan bawa atau rakyat
biasa umumnya melakukan barzanji. (A3/1.5/T1)

Termasuk orang Cina pak ya yang lakukan barzanji.?
Oh ya, saya pasti diundang kalau ada barzanji, kan teman
bisnis semuaitu. (A4/1.5/T1)

Kalau orang Islam yang bikin diundang juga mereka itu
barzanji.?
Yabetul itu. (A5/1.5/T1)

Barangkali bisa diceritakan lebih jelas pak.?

Orang Ilam di sini kebanyakan ba undang tetangga
termasuk orang Cina pada saat mau syukuran naik haji,
atau yang lainnya seperti selamatan agigah atau dulu
kalau ada khataman quran itu dilakukan barzanji, nah itu
diundang juga orang Cina kan tetangga, ada juga
berteman, tapi ada juga diundang karena hubungan kerja.
(A6/1.5/T1)

Kalau menurut bapak, kira-kira apa manfaatnya barzanji
ini dilakukan oleh etnis Tionghoa

Ya mungkin apa ya bersyukur barangkali eh, karena
istilahnya itu senang karena pindah rumah atau beli kapal
atau lain-lainnya. (S1/1.5/T1)

138



TRANSKRIP WAWANCARA
TAHAP KEDUA

1. WAWANCARA DENGAN KH

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Penedliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Selamat pagi
Pagi pak, gimana kabar pak.? (P1/1.1/T2)

Alhamdullilah baik pak, sehat-sehat juga pak
Y abegitu lah, baru habis senam lagi. Hehe. (P2/1.1/T2)

Terima kasih ini pak di kasih kesempatan lagi, karena
bapak jugalagi sibuk ini.
Tidak masalah pak. (P3/1.1/T2)

Baik pak, sekali terima kasih. Dan biar tidak lama, saya
langsung sgja pak.
Hehe tidak apa apa pak. (P4/1.1/T2)

Oh ya pak, yang lalu kan saya tanya mengenai budaya
barzanji itu. Apakah tidak ada tradis dalam budaya
Tionghoa untuk pindah rumah atau membeli suatu yang
berharga.?

Sebenarnya ada, saya lihat kalau di tempat lain memang
diadakan juga, tapi umum sifatnyaitu. (A1/1.1/T2)

M aksudnya umum itu bagaimana.?
Itu yang kita kenal, Feng Shui kan. (A2/1.1/T2)

Bisa bapak jelaskan lebih rinci mengenai Feng Shui ini.”?
Kaau tradisi adi Tionghoa ya itu waktu bangun rumah
maka harus jelas yang namanya Feng shui nya itu. Ini
biasa kita gunakan sampal sekarang ini juga masih biasa
kita gunakan tapi sudah mulai berkurang, itu pun sudah
juga baku campur-campurlah dengan tradisi di sini itu
biasanya ba taruh kelapa, pisang, tebu dan lain-lain buah-
buahan di tiang rumah. Orang bilang pusat rumah atau
posi bola. (A3/1.1/T2)

Jadi, dalam tradisi etnis Tionghoa ini tidak ada yang
seperti Barzanji.”?

Di daam tradis orang Cina tidak ada yang namanya
barzanji atau baca-baca doa begitu. Tapi maknanya
barangkali sama di mana orang Cina kalau mau bangun
rumah harus berdasarkan perhitungan Feng Shui

139



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

namanya, setelah itu kita tetapkan hari baik lalu pindah,
kemudian juga memuja leluhur, bakar dupa kira-kira
begitu dulunya. (A4/1.1/T2)

Barangkali bapak bisa ceritakan mengapa sampai mau
mel aksanakan barzanji pak.?

Y a pertamanya ba ikut keluarga juga, tapi lama kelamaan
akhirnyakita juga laksanakan. (G1/1.1/T2)

Mungkin ada sesuatu Yyang diharapkan dalam
mel aksanakan barzanji.?

Selamatan begitu, karena kita kan hidup terus dapat
keberuntungan atau harta lah maka kita syukur begitu
Kirakira. (G1/1.2/T2)

Atau barangkali supaya tambah banyak untung kalau
barzanji, karena dilakukan misanya di toko supaya
banyak pembeli.?

Sepertinya tidak sgauh itu ya karena itu memang
bersyukur sgja begitu. (G3/1.1/T2)

Oh jadi tidak ada hubungannya antara barzanji ini dengan
keuntungan.?

Menurut saya pak, tidak ada pengaruhnya melaksanakan
atau tidak melaksanakan barzanji dengan untung.
Misalnya makin laris usaha dan dapat untung besar kalau
barzanji dilakukan, yang saya rasakan tidak begitu. Ini
kan tradis yang bagus jadi kita laksanakan. Tapi ya, saya
tidak tahu juga kalau orang tua kami dulu, apakah
memang melakukan barzanji ini sebagai pendekatan atau
bagaimana, itu mungkin sgja tapi sekarang tidak begitu
sayakira. (G4/1.1/T2).

Ini banyak yang belanja di toko, dari mana semua ini
Pak.?

Macam macam pak, yang belanja di Donggala bukan
hanya orang Donggala banyak dari luar, terutama dari
Kabonga, Boneoge, dan dagrah Ganti ke sana
(G5/1.1T2)

Kaau barzanji itu dilaksanakan, berarti kan ada juga
acara baca doa tadi yang bapak bilang, dan ada juga
acara makan bersama, mungkin itu salah satu maksudnya
barzanji agar kita sesama ini saling berbagi.?

Begini, memang kita ini hidup untuk saling berbagi, tapi
kalau hubungannya dengan barzanji, mungkin tidak
sgjauh itu ya karena kan begini, ba barazanji ini kan tidak

140



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

setigp saat jadi memang kita saling memberikan namun
niatnya itu bukan karena itu sgja. Tidak tahu kalau dulu,
ini saya bicarayang sekarang sgja. (G6/1.1/T2).

Baik pak, barangkali bapak tahu apa sebenarnya arti dari
barzanji itu.?

Hehe, mohon maaf pak sebelumnya ini, saya belum tahu
arti kata barzanji itu. Yang penting dilakukan masyarakat
terutama yang muslim itu ya kita lakukan juga kan tidak
tidak adaruginya. (G7/1.1/T2)

Berarti isinya atau arti yang dibaca dalam barzanji juga
belum diketahui.?

Soal isinya belum tahu tapi pasti bukan suatu yang tidak
baik pasti bagus. Maka perlu kita lakukan bersama-sama
dengan semua masyarakat. (G8/1.1/T2)

Di mana mana kalau orang bikin barzanji pasti banyak
tamu, sigpa semua itu yang diundang pak, bagaimana
dengan anak muda atau remgja?

Y a betul, kita undang teman-teman, tetangga tentu tidak
boleh dilupakan, saudara-saudara juga. Mungkin itu sgja,
kalau anak muda tidak ada, apalagi yang masih sekolah
tidak ada. Y a, termasuk juga saat barzanji umumnya kita
orang tuasga. (11/1.1/T2)

Tentu bapak tahu kalau orang Islam itu tidak memakan
makanan tewrtentu, bagaimana menurut bapak dalam
kaitannya dengan pel aksanaan barzanji.?

Makanya itu, saya biasa minta tolong ke istrinya teman
untuk bantu-bantu masak, saya serahkan semuanya dan di
Donggala ini saling bantunya tinggi tanpa imbalan
apapun juga. (12/1.1/T2)

Jadi bapak menyiapkan semua bahan, lalu yang mengolah
Istri teman.?

Ya betul sekali, tapi ada juga biasa tetangga ba bantu.
Biasa kan itu saling membantu memang dan sebenarnya
itu dalam kegiatan apaun juga jadi ya bukan hanya
barzanji sebetulnya. (13/1.1/T2)

Sudah berapa kali bapak melaksanakan barzanji selama
ini.?

Y a, pokoknya lebih dari sekali bahkan Iebih dari 2 kali,
kalau ikut barzanji diundang ya banyak kali. (L1/1.1/T2)

141



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Kaau misalnya nanti suatu waktu ada rumah baru atau
usaha baru, berarti tetap mau barzanji

Ini kan sudah membudaya pak, jadi tentu pasti begitu dan
itu yang terjadi di sini memang selalu begitu. Dimana-
mana itu kalau ada acara yang sifatnya keagamaan maka
ada barzanjinya. (14/1.1/T2)

Bagaimana menurut bapak mengenal persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Kaau yang saya lihat dan rasakan selama ini, saya kira
Kitaini termasuk di Donggalaini kehidupannya baik-baik
sgatidak ada satu pun juga yang membuat susah, artinya
kalau pergaulan dan persatuan bagus lah. (S1/1.1/T2)

Bagaimana dengan persatuan solidaritas, misalnya etnis
Tionghoa dengan etnis lain, misanya Bugis, Kalli,
Mandar, dan lain-lain

Sangat bagus, terjaga ini persatuan saling menghorméti
dan menghargai, kita saling bantu membantu, bahkan
kalau ada kegiatan kita saling bantu. (S2/1.1/T2)

Keberadaan etnis Tionghoa di Donggala ini tampaknya
tidak seramai dulu, bagaimana pandangan bapak.?

Y a memang betul itu, cukup banyak orang kita pindah ke
Surabaya atau di Palu untuk usaha juga misalnya ada A
Nong saudaranya A Seng itu kan dari Donggala juga tapi
sekarang buka toko Palu di samping Bank Mandiri
Ponegoro, tapi masih banyak keluarganya di sini maka ya
pulang juga ke Donggala. (S2/1.1/T2)

Baklah pak saya sudah banyak mendapat tambahan
informasi ini, saya ucapkan terima kasih pak.
Oh ya sama-sama pak. (C1/1.1/T2)

Mohon izin pak, nanti saya masih butuh saya datang lagi.

Jangan bosan ya pak, hehe.
Hehe, siap-siap. Silakan. (C2/1.1/T2)

142



2. WAWANCARA DENGAN SSG

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Mohon maaf saya datang lagi ini pak. Masih ada
yang perlu saya pelgari, tanya-tanya tentang barzanji
yang lalu bapak jelaskan.

Oh ya silakan tidak apa apa. (A1/1.2/T2)

Kaau saya tidak keliru yang lalu bapak sempat
menyinggung soal Feng Shui.?
Yabetul. (A2/1.2/T2)

Bisa bapak jelaskan |ebih jauh lagi apa yang
dimaksud Feng Shui itu.?

Feng Shui itu intinya adalah hidup damai dengan
lingkungan alam, maka harus cari itu posisi rumah
yang bagus termasuk harinya bagus untuk
membangun rumah. (A3/1.2/T2)

Jadi Feng Shui ini ada kaitanya dengan rumah ?
Y akira-kirabegitu. (A141.2/T2)

Bagaimana dengan barzanji. Apa pendapatnya bapak
mengenal barzanji?

Kaau saya lihat terbuka barzanji itu semua orang
bisa kalau mau apalagi kalau orang Cina memang
sudah Islam tambah bagus lagi, seperti itu La Ming
King masuk Islam itu kawin dengan La Hapsah sudah
lama. (G1/1.2/T2)

Apakah bapak tahu artinya barzanji itu.?.

Mohon maaf mungkin kalau artinya secara rinci
Tidak le, belum tahu artinya apalagi isi dari barzanji
itu. (G2/1.2/T2)

Secara umum, bagaimana etnis Tionghoa melihat ini
tradisi barzanji.?.

Yang kita orang Cina ini tahu bahwa itu kebaikan
karena tradisi budaya maka mesti kita jalankan.
(G3/1.2/T2)

Barzanji adalah budaya atau tradisi dalam agama
Islam, bagaimana bapak melihatnya.?.

Ya memang betul, barzanji ini berkaitan dengan
tradisi Islam, maka pasti itu ada hubungannya dengan
memuji Tuhan. (G4/1.2/T2)

143



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Jadi menurut bapak, kira-kira apayang paling
mendasar dalam barzanji.?

Y a menurut saya, ini menurut saya ya, bahwa intinya
itu, kalau kita dapat rejeki maka tentu perlu
disyukuri. (G5/1.2/T2)

Misalnya seperti apa, apakah yang bapak maksudkan
seperti memiliki rumah baru.?

Berhasil memiliki rumah atau membuka toko,
maupun membeli barang yang harganya tinggi
sampa ratusan juta kan suatu keberhasilan itu
namanya, maka kita lakukan barzanji bersama dengan
keluarga, tetangga dan teman-teman yang ada di
lingkungan kita. (G6/1.2/T2)

Siapa pun yang melaksanakan barzanji pasti
melibatkan orang lain.?

Oh tentu, tidak mungkin kita sendiri yang dapat
melaksanakannya, apalagi ada hal-hal yang kita tidak
bisa. (11/1.2/T2)

Termasuk keterlibatan imam dalam memimpin acara
barzanji, bisa bapak jelaskan bagaimana caranya
bapak melibatkan imam.?

Begini itu pak, soal pelaksanaan barzanji, pokoknya
saya ada niat maka saya laksanakan, saya minta
tolong dipanggilkan Pak Imam masjid Donggala,
saya minta tolong juga sama teman yang Islam
supaya saya dipanggilkan imam untuk bantu baca
barzanji di rumah. (12/1.2/T2)

Kalau tidak adaimam, berarti barzanji sulit
dilaksanakan karenatidak ada yang memimpin acara
barzanji.?

Istilahnya itu pak, yang melaksanakan barzanji
memang saya. Tapi saya kan tidak paham itu
bagaimana caranya, maka yang paham adalah pak
ustadz atau pak imam. Maka Kkita serahkan
sepenuhnya pada imam, tidak kita campuri, kita
hanya pelaksana untuk kepentingan saya sebagal
orang yang melaksanakan di rumah. (13/1.2/T2)

Selain pak Imam, waktu bapak |aksanakan barzanji
apakah bapak juga mengundang tamu untuk hadir ?
Tamu ini yang meramaikan maka harus ada kalau

144



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

tidak ada tamu undangan rasanya itu kurang bagus
juga, maka kita undang tetangga, teman, kolega dan
lain. Intinya kita ikuti yang selama ini sudah
dilakukan orang tuadulu. (14/1.2/T2)

Tamu-tamu ini kan pasti kebanyakan beragama
Islam, apakah memang banyak undangan yang
beragama Islam

Y aumumnya pak, boleh dibilang itu 95%. (15/1.2/T2)

L alu bagaimana dengan makannya maksud saya
konsumsinya.?

Kita semua yang siapkan tidak ada masalah itu
karena jauh hari sudah disiapkan memang, pada hari
pel aksanaanya kita siapkan. (16/1.2/T2)

Siapa yang memasak kalau menyiapkan konsumsi
barzanji.?

Y a, ya, saya paham, saya paham maksud pertanyaan
bapak. Nah ini bisa saya jelaskan bahwa saudara-
saudaraku yang Islam kan itu tidak mengkonsumsi
daging tertentu, jadi ini saya perhatikan betul. Bukan
hanya saya semua orang keturunan ba perhatikan ini.
(171.2/T2)

Bagai mana caranya bapak mempertahankan tradisi
barzanji dalam kehidupan.?

Ini kan budaya yang sudah melekat artinya sudah ada
memang, jadi ya kita hanya ikut sgja apa yang ada
dalam masyarakat di Donggala. (L1/1.2/T2)

Kalau misalnya bapak membangun rumah atau toko
baru, apakah bapak tetap ada niat untuk lakukan
barzanji.?

Ah ini kan sudah tradisi yang mendarah daging di
sini, jadi kalau soal rencana pasti itu. (L2/1.2/T2)

Bagaimana menurut bapak mengenai persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Oh di sini tidak pernah ada yang namanya konflik-
konflik, terjalin hubungan bagus di sini. (S1/1.2/T2)

Bagaimana dengan persatuan solidaritas, misalnya
etnis Tionghoa dengan etnis lain, misanya Bugis,
Kaili, Mandar, dan lain-lain

Semua tidak ada bedanya, mau Bugis, Mandar, Cina,

145



Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Kaili, Arab, semuanya samasagjapak. (S2/1.2/T2)

K eberadaan etnis Tionghoa di Donggalaini
tampaknyatidak seramai dulu, bagaimana pandangan
bapak.?

Mengenai orang orang Cina yang datang ke sini,
sudah kurang pak. Bahkan boleh dibilang sudah tidak
ada karena saya sebagal pengurus perkumpulan dan
persaudaraan etnis Cina tentu mencatat kalau ada
yang baru masuk, sgjak lama sudah memang tidak.
(S3/1.2/T2)

Baik pak, mungkin hari ini cukup dulu pak.
Oh tidak adalagi. (C1/1.2/T2)

Sementara itu dulu pak, nanti kalau masih ada yang

kurang boleh saya datang lagi.
Oh silakan saja, tidak masalah. (C2/12/T2)

146



3. WAWANCARA DENGAN FF

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Maaf pak, saya mau bertanya lagi mengenai barzanji
yang pernah bapak lakukan. Barzanji ini kan tradisi
umat Islam, bagaimana menurut bapak.?

Ya betul saya setuju itu, barzanji itu sama dengan
budaya. (G1/1.3/T2)

Kalau boleh tahu apa sebetulnya yang mendorong
bapak melukakan barzanji yang sebenarnyalebih
banyak dilakukan oleh umat 1slam?

Seperti tadi itu, ini kan tradisi itu kan sifatnya budaya
dan kita ini terikat dengan budaya. Kan orang bilang
di mana bumi dipijak di situ langit dijunjung. Maka
itu, dilakukan budaya yang memang bagus untuk kita
semuanya, seperti barzanji ini. (G2/1.3/T2)

Apakah boleh juga dikatakan bahwa bapak

mel akukan barzanji karena bapak ingin saling
memberi, istilah menjamu tamu untuk makan.?

Oh tidak saya kira ya, jadi memang yang namanya
acara-acara begitu pasti ada saing memberikan
minimal ya tuan rumah memberikan jamuan kepada
tamu undangan itu waar sgja, tapi kan barzanji itu
berkaitan dengan tradisi yang bersifat agama, jadi
mungkin masih jauh dari itu. Kalau dulu dulu orang
tua kami barangkali, tapi kalau sekarang saya jamin
tidak itu. (G3/1.3/T2)

Jadi yang mendorong bapak |ebih karena barzanji
adalah tradisi yang bersifat budaya dan religi.?

Ya kira-kira begitu lah. Budaya dipakai untuk rasa
syukur kita. (G4/1.3/T2)

Maaf pak, apakah bapak memahami atau mengerti
apa yang diucapkan atau dibaca dalam barzan;ji.?
Kaau yang saya pahami pak, itu yang dibaca di
barzanji sama dengan menggi karena tidak ada
bedanya dengan kalau kita dengar itu orang mengaji
dari magjid rayaitu dekat sini. (G5/1.3/T2)

Oh jadi, bapak melihat agak mirip antara barzanji
dengan orang menggji.?

Kaau kita dengar kan tidak ada bedanya, mungkin
artinya beda ya, tapi kedengarannya kan sama
(G6/1.3/T2)

147



Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Bagi bapak, apainti dari barzanji itu.?

Barzanji ini kan kita bisa bertemu banyak orang,
Sigpa sga saya lihat tidak dilarang kalau mau bikin
barzanji. Jadinya biar pun saya ini orang Cina bukan
orang Islam, tapi bisa kita lakukan juga di rumah kita
atau di toko. (11/1.3/T2)

Siapa pun yang melaksanakan barzanji pasti
melibatkan orang lain, tentu waktu bapak

mel aksanakan barzanji bapak juga melibatkan pihak
lain.?

Oh ya tentu, tidak mungkin sendiri. Sulit krena
barzanji ini sama juga dengan orang pesat-pesta
begitu berarti harus saling dukungan. (12/1.3/T2)

Siapa semua yang biasanya membantu dalam

mel aksanakan barzanji.?

Ada teman-teman, tetangga, ada juga pak imam, ada
lagi yang bantu masak juga. (13/1.3/T2)

Kalau menurut bapak, berarti pak imam harus ada
dalam pelaksanaan barzan;ji.?

Harus, pak imam kan yang pimpin barzanji, jadi kita
ikut sgja pak imam, apa yang pak imam lakukan kita
ikut. (14/1.3/T2)

Selain pak Imam, waktu bapak |aksanakan barzanji
apakah bapak juga mengundang tamu untuk hadir ?
Justru yang kase rame-rame itu ba undang, hehe.
Kayaknya tidak bagus barzanji kalau tidak ada
undangan. (15/1.3/T2)

Tamu-tamu ini kan pasti kebanyakan beragama
Islam, apakah memang banyak undangan yang
beragama Islam

Oh ya di sini kan mayoritas, tapi kita tidak ada
masalah kitaini satu. (16/1.3/T2)

Lalu bagaimana dengan makannya maksud saya
konsumsinya.?

Ya kita sigpkan semuanya, kita sesuaikan dengan
yang kitaundang. (17/1.3/T2)

Siapa yang memasak kalau menyiapkan konsumsi
barzanji.?

148



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Baku bantu-bantu dengan tetangga yang ibu-ibu,
mereka yang terlibat membantu kita. (18/1.3/T2)

Bagai mana caranya bapak mempertahankan tradisi
barzanji dalam kehidupan.?

Maksudnya bapak, bagaimana saya kurang paham.?
(L11.3/T2)

Maksud saya, kalau misalnya bapak membangun
rumah atau toko baru, apakah bapak tetap ada niat
untuk lakukan barzanji.?

Ohhh tapi sepertinya tidak ada lagi mau bikin toko
atau rumah, hehe. Tapi kalau ada ya orang di sini
pasti bikin. (L2/1.3/T2)

Bagaimana menurut bapak mengenai persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Oh bagus sekali, mana ada seperti daerah lain, rebut-
ribut. Di sini anak mudanya sgja tidak ada itu yang
namanyarebut. (S1/1.3/T2)

Bagai mana dengan persatuan solidaritas, misalnya
etnis Tionghoa dengan etnis lain, misalnya Bugis,
Kaili, Mandar, dan lain-lain

Semuanya aman sama semua, persatuan kuat di sini
pak untuk saling hormat dan menghargai. (S2/1.3/T2)

Oke pak terima kasih, cukup dulu pak. Tapi mohon
izin kembali kalau saya masih kurang data pak, saya
akan datang lagi.

Oh yasilakan. (C1/1.3/T2)

149



4. WAWANCARA DENGAN HW

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Selamat sore pak.
la sore pak, mari mari (P1/14/T2)

Mohon maaf pak, karena bapak mash sibuk ini
melayani pembeli, saya mungkin singkat saja dan tidak
lama

Tidak apa-apa pak, silakan sambil saya melayani
pembeli. Tidak apa apa ya.? Inikan yang lalu pak ya,
barzanji itu. (A1/1.4/T2)

Tidak apaapa pak, saya sudah berterima kasih ini
karena diberi waktu lagi ini untuk wawancara
Oh ya pak, silakan duduk dulu. (P2/1.4/T2)

Jadi, ini seperti yang bapak bilang tadi, ini mash
terkait dengan yang lau saya tanyakan mengena
barzanji yang dilakukan oleh bapak dan etnis
Tionghoa pada umumnya. Kaau tidak salah dalam
tradiss Tionghoa ada semacam Feng Shui, kalau
kemudian ettnis Tionghoa melaksanakan barzanji
berarti ada perubahan pola pikir dalam hal memiliki
rumah baru atau toko, apakah bisa seperti itu
pemahamannya pak.?

Maksudnya perubahan barzanji pak.? (G1/1.4/T2)

Maksud saya pak, kan dalam etnis Tionghoa itu ada
juga tradisinya Feng Shui itu kan, terus sekarang
lakukan barzanji berarti ada perubahan pemikiran di
kalangan etnis Tionghoa. Bagaimana menurut bapak.?
Oh ya kaau itu, menurut saya memang pasti ada
perubahan pola pikir termasuk orang tua saya dulu
juga begitu, tidak mungkin kita lakukan kalau tidak
ada perubahan. Dulu kan itu kita kenal Feng Shui atau
semacam posisi yang baik. (A2/1.4/T2)

Apakah bapak juga melihat bahwa tardis barzanji ini
sangat kuat di Donggala.?

Lingkungan sekitar Donggala ini memang diakui yang
namanya tradis barzanji sangat kuat. Ya tentunya
sebagai bagian dari itu maka sudah seharusnya orang
orang Cina juga tidak salah kalau mengikutinya.
Malahan sebenarnya dimana kita berada maka di situ
kita harus ikut sesuai adat yang berlaku. Begitu kan
pak orang orang tua dulu meyakininya. (A3/1.4/T2)

150



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Sebenarnya apa yang mendorong bapak mau
mel aksanakan barzanji.?

Ya kaau jujur sh ini ada katannya dengan
kepercayaan sebenarnya. (G2/1.4/T2)

Maksudnya kepercayaan bagaimana
Kita bersyukur kepada pemberi rgjeki.? (G3/1.4/T2)

Sebenarnya barzanji itu  memualiahkan  Nabi
Muhammad. Tentu bapak tahu tentang Nabi
Muhammad atau paling tidak pernah mendengar.?
Saya tahu, dalam Islam kan ada nabinya yaitu Nabi
Muhammad, sama juga dengan agama-agama lain saya
tahu juga seperti di Kristen itu ada juga di Budha juga
Sidharta dan di Kong Hu Cu juga ada namanya Kong
Fu Tse, tahu saya semuaitu. (G4/1.4/T2)

Barangkali bapak bisa menjelaskan apa yang bapak
pahami tentang barzanji.?

Menurut pemahaman saya, barzanji itu membaca Al-
guran jadi pasti berkaitan dengan kebaikan karena
sgjak kecil saya lihat anak-anak digjarkan baca quran.
Teman-teman saya waktu kecil juga begitu. Jadi kita
tidak terlalu heran mendengarnya. (G5/1.4/T2)

Sekarang begini pak, misalnya suatu waktu bapak
dapat lagi keberuntungan punya rumah baru atau
kapal, terus kalau misalnya bapak tidak berniat
laksanakan barzanji, bagaimana kira-kira perasaannya
bapak.?

Hehe, terus terang ini, saya memang harus mengakui
ada juga perasaan was-was atau semacam rasa takut-
takut kalau sampai tidak barzanji kemudian menempati
rumah atau toko baru. Takut celaka begitu, makanya
laksanakan barzanji sesuai kebiasaan orang tua dulu.
(G6/1.4/T2)

Kapan terakhir orang tua mel aksanakan barzan;ji.?
Tahun 1997. (11/1.4/T2)

Ketika dalam rangka apa barzanji dilaksanakan.?
Kebetulan orang tua pak beli kapa baru yang, kapal
barang untuk Donggala— Surabaya. (12/1.4/T2)

Bisa bapak jelaskan, sigpa yang pimpin barzanji pada

151



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

waktu itu.?

Pada tahun 1997, bapak saya bikin barzanji di kapal
yang baru di beli. Saya diminta panggil pak Darman
dia ini imam di Watusampo karena kebetulan pak
imam ini teman bapak karena dulu pernah kerja
dengan orang tua, jadi dekat maka pak imam Darman
yang dipanggil baca barzanji. (13/1.4/T2)

Tentunya juga mengundang tamu untuk hadiri diacara
barzannji itu.?

Ya, jelas itu harus mengundang untuk rame-rame
merayakan kesyukuran dan baca doa barzanji,
makanya waktu kapal dibarzanjikan diundang semua
tetangga, teman-teman, dan keluarga tentunya. Tapi
kan undangannya itu tidak tertulis, hanya lisan karena
kita sudah baku tahu semua. (14/1.4/T2)

Oh ya, biasanya barzanji itu untuk rumah atau tokoh,
mengapa sampai terpikir barzanji di kapal baru.?
Orang Idam kan juga tidak hanya rumah
dibaranzgjikan tapi yang lain juga banyak sekali.
(L1/1.4/T2)

Barangkali ada yang lebih khusus alasannya mengapa
mel aksanakan barzanji di kapal.?

Tadi itu, di sini bukanya rumah, makanya orang tua
saya dulu, termasuk saya juga lihat itu bagus, maka
baru kita lakukan, karena mobil dan kapal atau yang
lainnya itu kan juga sebenarnya ada kehidupan di situ
artinya mau selamat juga kan di situ makanya ya
barzanji. (L2/1.4/T2)

Saya lihat ada toko yang sementara di kerja atau
direhab barangkali itu di samping.?

Ya ya itu hanya rehab tapi rehab total, hehe.
(L3/1.4/T2)

Berarti nanti kalau selesai itu ada rencana barzanji.?
Sudah banyak teman tanya-tanya kapan acaranya.
Hehe. (L4/1.4/T2)

Kemudian pak, mungkin ini ada kaitannya dengan
kirakira apa yang bapak rasakan dengan
mel aksanakan barzanji.?

Ya menurut saya, banyak lah, misalnya kita ini kan
sibuk tapi dengan adanya barzanji itu maka kita

152



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti
Informan

kumpul-kumpul juga (S1/1.4/T2)

Kalau semacam pengaruhnya dalam jangka yang
panjang, adakah kira-kira.?

Saya kira ada itu, Cuma kan kita juga pak tidak bisa
menjelaskannya secara, apa itu namanya, Semuanya
begitu. (S2/1.4/T2)

Tapi, intinya ada ya dampaknya dalam kehidupan
sehari-hari

Oh ya pak saya kira kan harus saling berkomunikasi
berhubungan satu dengan yang lain (S3/1.4/T2)

Semacam memperkuat interaksi begitu pak.?
Y aitu maksudnya hubungan saling kuta. (S4/1.4/T2)

Baik lah pak, tambah rame saya lihat ini toko padahal
sudah sore ini, maka saya kira sementara itu dulu pak.
Nanti kalau saya butuh lagi mohon maaf saya ganggu
lagu.

Oh tidek apa apa pak. Datang sgja, Siap selalu.
(C11.4/T2)

Baik pak, terimakasih. Pamit dulu.+
Oke pak. (C2/1.4/T2)

153



5. WAWANCARA DENGAN AA

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Peneliti
Peneliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Assaalamu Alaikum pak
Waalalkummusallam, oh yamari ki pak. (P1/1.5/T2)

lye pak, terima kasih. Bagaima kabar ta pak.?
Alhamdullillah pak. Duduk ki pak. (P2/1.5/T2)

Oh ya pak, terimakasih. Maaf ini pak, saya datang
lagi.

Tidak apa apa pak, hehe. Masih berkaitan dengan yang
lduini kan. (A1/1.5/T2)

Wah, bapak bisa menebak saya punya maksud ini.
Hehe
Hehe, sambil minum pak, (P3/1.5/T2)

Ohiyeterimas kasih.

Saya mulai sgja barangkali pak ya, begini pak, bBapak
kan sering ikut barzanji termasuk yang dilaksanakan
oleh saudara kita yang etnis Tionghoa, menurut bapak
apakah etnis Tionghoa melaksanakan barzanji supaya
ekonomi tambah bagus, misalnya tambah meningkat.?
Pengalaman saya yang sudah lama bergaul dengan
mereka, kalau urusan masyarakat seperti barzanji itu
tidak ada itu saya lihat karena masalah ekonomi.
(GL1.5/T2)

Jadi, kira-kira bukan karena supaya banyak yang
belanja di toko nya.?

Saya rasa tidak ya, karena begini yang pasti bukan
hanya orang Donggala yang belanja di Donggala tapi
dari daerah sekitar Donggalajuga. (G2/1.5/T2)

Jadi menurut bapak, kira-kira apa yang mendorong
etnis Tionghoa ini mau laksanakan barzanji
Mungkin, ya saya hanya menduga-duga sgja ya,
barangkali karena barzanji ini budaya yang bagus,
makanya diaikuti budayaini. (G3/1.5/T2)

Apakah bukan karena mau berbagi rejeki, Karena
mereka dapat kebahagiaan, maka dirayakan bersama
dengan menyajikan konsumsi.?

Mau tidak mau sebenarnya di dalam barzanji itu tuan
rumah seladu ada yang namanya konsumsi itu. Jadi
sudah otomatis itu, sama juga dengan kalau kita orang

154



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Islam yang bikin itu barzanji niatnya itu bukan mau
bagi-bagi makanan, barzanji kan ini berkaitan dengan
agama. (G4/1.5/T2)

Tentu bapak lihat juga bahwa kalau etnis Tionghoa
barzanji maka juga dibantu oleh tetangga atau teman
dan juga mengundang orang. Coba bapak ceritakan
yang bapak biasa alami.?

Pelaksanaan barzanji tidak mungkin dapat dilakukan
tanpa orang lain yang membantu. Pihak yang
melaksanakan barzanji atau tuan rumah pasti meminta
bantu orang lain, misalnya imam untuk baca barzanji,
dan juga mengundang orang dan tetangga. (11/1.5/T2)

Di mana pun juga dan sSigpa pun juga yang
melaksanakan barzanji tentu butuh bantuan orang,
termasuk kalau etnis Tionghoa yan

Oh ya pak, barzanji itu kan di mana pun pasti ba
undang orang, baik itu tetangga maupun teman atau
masyarakat. Begitu juga kalau orang Cina yang
melaksanakan barzanji, maka sama sgja tetap juga ba
undang dan satu lagi jelas yang pimpin barzanji pasti
Islam. (12/1.5/T2)

Oke, yang pimpim barzanji adalah imam, biasanya
kalau imam berdoa apakah mereka juga berdoa.?

Yang saya lihat dia orang tidak ba ikut baca, cuma
kalau kita angkat tangan berdoa ba angkat tangan juga
dia orang dan ada juga yang pakai songkok. Hehehe,
sudah begitu budaya kita, saling menghormati tapi ini
bukan campur baur. (13/1.5/T2)

Kalau dalam Islam ada beberapa makanan yang tidak
di konsumsi, tentu bapak paham. Kalau etnis Tionghoa
yang melaksanakan barzanji, apakah kalangan Islam
tidak ragu mengkonsimsi makanan yang dihidangkan.?
Tidak le, tidak ragu karena yang masak kan kita tahu
itu orang Islam. Jadi menurut saya tidak ada masalah.
Dan juga dorang tahu orang Islam itu ada pantangan
untuk mengkonsumsi makanan tertentu. Ini yang
dijaga betul sehingga sampai sekarang bae bae sga.
Karenaitu tadi, ada saling pengertian dan pemahaman
bukan hanya kerjasama tapi juga saling pengertian.
(14/1.5/T2)

Ada yang bantu memasak.?

155



Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Istri saya juga biasa terlibat membantu karena saya ini
kan semua Cina berteman baik dengan saya jadi, kita
bantu termasuk itu tadi urusan barzanji karenaitu juga
saya tanggung jawab bersama. (15/1.5/T2)

Orang Idam biasanya, banyak ha yang dijadikan
sasaran barzanji, misalnya rumah baru atau naik hgji.?
Y a betul sekali itu. Saya kria bukan hanya di Donggala
itu, dimana manaitu begitu. (L1/1.5/T2)

Tetapi di antara semua itu, apakah bapak juga melihat
bahwa barzanji rumah baru yang paling populer.?

Oh ya jelas itu, barzanji dalam hal menempati rumah
baru itu memang yang paling apa ya istilahnya itu
paling awal barangkali dikenal, tapi juga menurut saya
paing dianggap lengkap. Kalau akhir-akhir ini
memang juga barzanji naik jugaitu rame dibandingkan
yang lain. (L2/1.4/T2)

Bagaimana pandangan bapak tentang persaudaraan dan
persatuan masyarakat di Donggala.?

Aman pak di sini, kuat persaudaraan dan persatuannya.
Sejak dulu sampai sekarang tetap utuh. (S1/1.5/T2)

Bagaimana dengan persaudaraan orang Cina dngan
orang Donggala pada umumnya.?

Orang di sini sudah menganggap orang Cina sebagai
saudaranya sendiri, begitu juga dengan yang lain-lain
tidak ada perbedaan semuanya adalah orang Donggala.
Orang Cina juga itu anggap kita keluarga, lain
memang di sini. Orang di sini bilang semuakitaini To
Donggala-e, hehe. Begitulah kira-kira pak. (S2/1.5/T2)
Saya rasa makin jelas sudah ini pak, jadi terima kasih
ini sudah menerima. Dan tabe kalau saya masih butuh
data saya boleh datang lagi ya pak.?

Oh ya silakan pak, pintu terbuka. Hehe. (C1/1.5/T2)

Oke pak saya pemrisi dulu

156



6. WAWANCARA DENGAN UAS

Pendliti
Informan

Pendliti
Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Assalamu Alaikum warahmatullahi wabarakatuh
Waal al kummussalam warahmatullahir wabarakatuh.
(P1/1.6/T2)

Bagaimana kabar pak ustadz
Alhamdullillah, baik pak. Dari manaini pak.
(P2/1.6/T2)

Alhamdullillah pak, saya dari Palu pak. Saya punya
keperluan sedikit ini pak Ustadz,

Oh ya, silakan pak, apa kira-kira yang bisa saya
bantu. (P3/1.6/T2)

Tabe, pak Ustadz, saya mohon izin mau tanya-tanya
mengenal kebiasaan barzanji yang dilakukan etnis
Tionghoa.

Oh ya silakan pak, mudah-mudahan bisa saya jawab.
Hehe. (A1/1.6/T2)

Kalau begitu sayalangsung sgja pak ustadz.
Silakan-silakan. (A2/1.6/T2)

Etnis Tionghoa sudah bukan rahasia lagi sering
diundang menghadiri barzanji umat Islam dan begitu
juga sebaliknya kalau etnis Tionghoa melakukan,
maka orang Islam diundang. Bagaimana pak Ustadz
melihat hal ini.?

Pasti pernah diundang kemudian lama kelamaan
akhirnya dia orang itu juga mengikuti tradisi barzanji
kalau pindah rumah, buktinya. (A3/1.6/T2)

Kaau tidak salah pak Ustadz termasuk pernah
memimpin barzanji yang diadakan oleh saudara kita
yang etnis Tionghoa.?

Saya beberapa kali di undang untuk baca doa begitu,
imam lain ada juga yang diundang. Malahan saya
dengar ada di Loli juga Hehe, jadi kuat juga
toleransinyadi sini. (11/1.6/T2)

Bagaimana pandangan pak Ustadz mengenai tradisi
barzanji ini, tradisi ini sangat populer, bagaimana
menurut bapak.?

Barzanji itu merupakan tradis dalam agama Islam.

157



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Ini tradisi tetap ada kaitannya dengan agama. Jadi ini
dilakukan karena berkaitan dengan agama Islam jadi
ini tetap kita percaya ada hubungannya dengan Allah.
Makanya ini hampir semua pernah melakukannya.
Barangkali hanya sebagian yang tidak pernah
melakukan, seperti saudara kita yang dari
Muhammadiyah, tapi bagusnya lagi kalau diundang
tetap juga datang karena menghargai undangan itu.
(12/1.6/T2)

Selaku yang memimpin jalannya barzanji, apakah
kira-kira orang yang ikut barzanji itu termasuk etnis
Tionghoa, apakah mengerti arti dari yang dibaca
dalam barzanji.?

Menurut pengalaman saya, barangkali juga ya tidak
semuanya kita yang orang Islam ini ba baca barzanji
lalu dimengerti apa itu artinya dari bacaan itu. Barang
tidak semua itu paham. Y ang penting kan di sini umat
Islam itu mau melaksanakan budaya yang sifatnya
religius. (13/1.6/T2)

Barangkali bapak bisa cerita salah satu pengalaman
bapak membaca barzanji di rumah etnis Tionghoa.?

Pernah saya diminta baca barzanji di rumah La Fandi
Chandra, jauh sebelum acara sudah dikasih tahu
memang saya, kemudian pada hari pelaksanaannya
dikasih tahu lagi. Pelaksanaannya, sesuai dengan
yang biasa dilakukan umat Islam. Tidak ada dia
campuri urusan bacaan atau prosesnya. (A4/1.6/T2)

Kaau kita orang Islam barzanji, bukan hanya untuk
rumah, tapi jugatradisi lain misalnya naik haji.?

Oh maaf kalau naik haji bukan tradis itu ibadah.
(14/1.6/T2)

Ya betul, maksud saya pak ustadz biasanya kalau
orang mau naik haji ada acara barzanjinya dan ada
juga nanti pulang dari naik haji, baru bikin barzanji
Oh ya kalau itu betul, jadi yang paling banyak
memang itu, biasa juga kalau orang mampu anaknya
habis hatam quran. (15/1.6/T2)

Di antara berbagai acara barzanji itu, mana yang
menurut pak usradz paling ramai atau paling khidmat
dan sakral.?

Y a, diantara banyak jenisnya itu menurut pengalaman

158



Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

kami, barzanji rumah memang paling menyita
perhatian karena terus terang walaupun sekarang ini
sudah pake kursi tapi juga di dalam rumah itu harus
duduk bersila, itu barangkali yang bikin ini barang
jadi lebih dominan karena kalau baca barzanji apalagi
berdoa enaknya itu kalau bersila. (G1/1.6/T2)

Oh ya pak, saya lihat juga biasanya ada barzan;i
sebagian duduk bersila di dalam rumah sedangkan
yang lain di luar duduk di kursi. Itu bagaimana pak.?
Oh itu begini, biasanya yang di dalam itu yang
laksanakan barzanji sedangkan yang di luar biasanya
datang sebagai undangan sgja. (A5/1.6/T2)

Jadi sudah terbagi dua juga kelihatannya ya pak
Ustadz.?

Eh tidak juga, Cuma maksudnya kan biasa di dalam
rumah tidak cukup jadi di luar sebagian. Walaupun
yang di luar itu biasanya tidak terlaku ba ikut yang di
dalam. (16/1.6/T2)

Termasuk kalau pelaksanaan barzanji di rumahnya
etnis Tionghoa berarti begitu juga pak ustadz.?

Y abetul, tapi kalau dulu tidak. Sekarang banyak yang
diundang biasanya begitu. (A4/16/T2)

Baklah pak ustadz, saya kira sudah jelas ini dan
untuk itu saya ucapkan terimakasih banyak le.
lye, sasmasamale. (C1/1.6/T2)

Bak pak saya pamit, assalamu aakum
warahmatullahi wabarakatuh

Wassalamu Alaikum warahmatullahi  wabarakatuh.
(C2/1.6/T2)

159



7.

WAWANCARA DENGAN ERS

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Pendliti

Informan

Mohon maaf bu guru, Saya datang bermaksud untuk
bertanya beberapa hal dengan ibu, sehubungan dengan
penelitian saya.

Oh yatidak apa apa, bagaimana. (11/1.7/T2)

Etnis Tionghoa di Donggala ini kebanyakan pernah
mel aksanakan barzanji, bagaimana menurut ibu.?

Oh ya tidak salah itu, Cuma orang Cina kebanyakan
barzanjinya hanya rumah atau mobil, ada juga kaya
gudang. (12/1.7/T2)

Apakah ibu pernah dilibatkan dalam membantu etnis
Tionghoa itu melaksanakan barzan;ji.?

Oh ya pernah, beberapa kali ikut bantu-bantu mereka.
Kalau suami itu selalu diundang kalau mereka ada acara.
Kalau saya biasanya bantu-bantu masak sgja. (13/1.7/T2)

Berarti mengenal konsumsi, yang mengolah adalah orang
Islam.?

Mengenai konsums yang dihidangkan oleh etnis
Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji sebenarnya kita
yang menghidangkan karena kita yang masak semua,
mereka hanya menyiapkan bahan, kalau ada yang kurang
diberitahu ke mereka untuk mereka beli atau tambahkan.
Pada hari pelaksanaan barzanji itu, kami datang ramai-
ramal untuk membantu mereka. (14/1.7/T2)

Jadi, mereka siap kan bahan dan ibu ibu Islam yang bantu
masak

Y a betul sekali, malahan biasa di masak di rumah bukan
di rumahnya. (15/1.7/T2)

Mohon maaf, apakah mereka memberikan semacam
imbal an kepada ibu-ibu yang membantu masak.?
Semata-mata hanya membantu sgja, tidak ada niat untuk
apa-apa. Pokoknya kebiasaan begini ini sudah merupakan
hal yang biasajadi tidak adaitu yang namanya digqji atau
diupah, masa orang minta bantu lalu kita suruh bayar kan
tidak baik itu. (16/1.7/T2)

Bagaimana pendapatnya ibu mengenai kebiasaan barzanji
yang dilakukan etnis Tionghoa .?

Saling membantu sgja, kita punya tenaga kita kasih
tenaga. Dan juga kita orang Islam sebenarnya bersyukur

160



karena mereka mau melaksanakan barzanji berarti mereka
percaya dengan barzanji itu seperti yang kita percayai.

(I7/1.7/T2)

Peneliti . Bak bu terima kasih sudah dibantu dan mohon maaf
sudah menyita waktunyaibu

Informan . Tidak apaapabaik, terimakasih kembali pak. (C1/1.7/T2)

161



Lampiran 4

DOKUMENTAS

Gambar 1. Foto bersama beberapainforman dan Tim Peneliti pada saat olahraga
di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)

162



.. I R 1]
| il | L L]
A T
i
j_..,._l_+,.._ —— -
HLL : ""'""‘l‘i"
— _ Y/ 7 s
| 1 0
|! A { — -—
| il
il puy L
|

Gambar 2. Enumerator (mahasiswa) dan peneliti melakukan wawancara simultan
di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)

163



Gambar 3. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara di KotaDonggaa
(Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)

164



Gambar 4. Peneliti sedang melakukan wawancara secara simultan dengan
informan di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)

165



Gambar 1. Peneliti melakukan wawancara simultan dengan informan di Kota
Donggal a (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)

166



Gambar 2. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara di Kota Donggala
(Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)

167



i i il . ; . 3 S

Gambar 3. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara di Kota Donggala
(Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)

168



Gambar 4. Pendliti melakukan wawancara dengan informan di Kota
Donggal a (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 21 Juni 2021)

169



Gambar 5. Pendliti melakukan wawancara dengan informan di Kota
Donggal a (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 21 Juni 2021)

170



