
1

LAPORAN PENELITIAN PEMBINAAN

DARI FENG SHUI KE BARZANJI:
Studi Transformasi Budaya di Kalangan Etnis Tionghoa

Di Kota Donggala

Ketua:
Idrus, S.Pd.,S.H.,M.Pd.

NIDN : 0012018607

Anggota:

Windayanti, S.Pd., M.Pd
NIDN : 0027109102

Didin Indra Prasetya
Stb: A 311 17 023

Muhammad Haikal
Stb: A31117004

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN
UNIVERSITAS TADULAKO JANUARI, 2021



2

HALAMAN PENGESAHAN PENELITIAN

1. Judul : DARI FENG SHUI KE BARZANJI: Studi Transformasi Budaya di Kalangan Etnis
Tionghoa di Kota Donggala

2.
Kode / Nama Rumpun : Sejarah (Ilmu Sejarah)

3.
Ketua Tim
a. Nama : IDRUS, S.Pd., S.H., M.Pd.

b. NIP/NIDN : 1968011211995121003 / 0012018607

c. Pangkat/Golongan : /

d. Jabatan Fungsionalitas :

e. Fakultas / Institusi : Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan (FKIP)

f. Jurusan : Ilmu Pengetahuan Sosial (IPS)

g. Program Studi : Pendidikan Sejarah

h. Alamat : Jl. Soekarno Hatta Km 8, Tondo, Palu 94118
i. Telpon 081315441710

j. Email : idrusarore68@gmail.com

4 Jumlah Anggota dosen : (1)

- 1. WINDAYANTI, S.Pd., M.Pd

5 Jumlah Mahasiswa Yang Terlibat : (2)

- 1. Muhammad Haikal (A31117004)

- 2. Didin Indra Prasetya (A31117001)

6 Luaran : Jurnal Internasional Terindeks;

7 Waktu proposal : 0 Tahun/ 8 Bulan

8 Skema proposal : Penelitian Pembinaan

9 Jumlah Usulan Biaya : Rp.20.000.000

10 Sumber Dana : DIPA Fakultas

11 Dana Disetujui : Rp.9.000.000

Mengetahui,
Ketua LPPM
UNTAD,

Dr. Ir. Muh. Rusydi H. M.Si
NIP.196311131992031001

Palu, 30 November
2021 Ketua Tim,

IDRUS, S.Pd., S.H., M.Pd.

NIDN.0012018607



iii

KATA PENGANTAR

Puji syukur senantiasa kita penjatkan kehadirat Allah SWT, Tuhan Yang

Maha Esa atas limpahan rahmat, taufik dan hidayah-Nya, sehingga penelitian

berjudul: “DARI FENG SHUI KE BARZANJI: Studi Transformasi Budaya

Religi di Kalangan Etnis Tionghoa di Kota Donggala,” dapat diselesaikan

sebagaimana mestinya.

Proses penelitian dan penulisan laporan ini, tentu melibatkan banyak

pihak, antara lain; LPPM, informan, dan pihak lain yang tidak dapat disebutkan

satu persatu namun diyakni berkontribusi dalam memberikan bantuan sehingga

laporan ini dapat dirampungkan. Laporan ini tentu tidak luput dari kekurangan

dan kelemahan, oleh karena itu saran dan kritik sangat diharapkan agar pada masa

mendatang dapat disempurnakan sebagaimana mestinya.

Akhirnya semoga laporan ini dapat memberikan manfaat dalam rangka

membangun ilmu pengetahuan di Sulawesi Tengah khususnya di Universitas

Tadulako Palu.

Palu, Desember 2021



iv

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan: 1) Menganalisis fungsi AGIL pada transformasi
budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji di kota
Donggala; dan 2) Menganalisis dampak transformasi budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Penetapan unit analisis etnis
Tionghoa dilakukan secara purposive. Penelitian dilaksanakan di kota Donggala.
Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi dan dokumentasi,
sedangkan teknik analisis data menggunakan pendekatan interaktif dari Miles dan
Huberman yang terdiri atas; pengumpulan data, condentation, data display, dan
verifikasi atau penarikan kesimpulan. Hasil dan pembahasan menemukan bahwa:
1) Dari Feng Shui ke barzanji sebagai wujud transformasi budaya religi dalam
pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala memenuhi
fungsi AGIL sehingga fungsional dalam kehidupan sosial dengan membentuk
sistem tindakan yang terdiri atas: sistem tindakan komunikasi mengorbitkan
adaptasi, sistem tindakan harapan mengintrodusir goal attainment, sistem
tindakan sosial memunculkan integrasi, dan sistem tindakan kultural melahirkan
latancy; 2) Dari Feng Shui ke barzanji sebagai wujud transformasi budaya religi
dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala
berimplikasi pada penguatan solidaritas sosial. Jenis solidaritas sosial yang
terbangun adalah solidaritas spiritual antar-etnis di kota Donggala.

Key word: Adaptation, goal attainment, integration, and latent pattern
maintenance.



v

DAFTAR ISI

Halaman

HALAMAN JUDUL i
HALAMAN DALAM ii
PENGESAHAN iii
PERNYATAAN KEASLIAN iv
ABSTRAK v
ABSTRACT vi
UCAPAN TERIMA KASIH viii
DAFTAR ISI xii
DAFTAR GAMBAR xiii
DAFTAR TABEL xiv
DAFTAR ISTILAH xv

BAB 1.     PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah 1
B. Rumusan Masalah 4
C. Tujuan Penelitian 5
D. Urgensi Penelitian 5

BAB 2.    KAJIAN PUSTAKA
A. Fungsionalisme Struktural 7
B. Tranfsormasi Budaya 11
C. Etnis Tionghoa 13
D. Barzanji 17

BAB 3.     METODE PENELITIAN
A. Pendekatan Penelitian 22
B. Jenis Penelitian 22
C. Unit Analisis 22
D. Lokasi dan waktu Penelitian 22
E. Jenis dan Sumber Data 22
F. Teknik Pengumpulan Data 23
G. Teknik Analisis Data 23

BAB 4.    HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian 26

1. Adaptation 26
2. Goal attainment 37
3. Integration 47



vi

4. Latency 53

B. Pembahasan 56
1. Fungsi Adaptasi 56
2. Fungsi Pencapaian tujuan 70
3. Fungsi Integrasi 79
4. Fungsi Latency 87

BAB 5     PENUTUP
A. Kesimpulan 103
B. Saran 103

DAFTAR RUJUKAN 105
LAMPIRAN 1. DAFTAR INFORMAN 124
LAMPIRAN 2. DAFTAR PERTANYAAN 125
LAMPIRAN 3. TRANSKRIP  WAWANCARA 126
LAMPIRAN 5. DOKUMENTASI HASIL PENELITIAN 162



vii

DAFTAR ISI

Halaman

HALAMAN JUDUL i
HALAMAN DALAM ii
PENGESAHAN iii
PERNYATAAN KEASLIAN iv
ABSTRAK v
ABSTRACT vi
UCAPAN TERIMA KASIH viii
DAFTAR ISI xii
DAFTAR GAMBAR xiii
DAFTAR TABEL xiv
DAFTAR ISTILAH xv

BAB 1.     PENDAHULUAN
E. Latar Belakang Masalah 1
F. Rumusan Masalah 4
G. Tujuan Penelitian 5
H. Urgensi Penelitian 5

BAB 2.    KAJIAN PUSTAKA
E. Fungsionalisme Struktural 7
F. Tranfsormasi Budaya 11
G. Etnis Tionghoa 13
H. Barzanji 17

BAB 3.     METODE PENELITIAN
H. Pendekatan  Penelitian 22
I. Jenis Penelitian 22
J. Unit Analisis 22
K. Lokasi dan waktu Penelitian 22
L. Jenis dan Sumber Data 22
M. Teknik Pengumpulan Data 23
N. Teknik Analisis Data 23

BAB 4.    HASIL DAN PEMBAHASAN
C. Hasil Penelitian 26

5. Adaptation 26
6. Goal attainment 37
7. Integration 47



viii

8. Latency 53
D. Pembahasan 56

5. Fungsi Adaptasi 56
6. Fungsi Pencapaian tujuan 70
7. Fungsi Integrasi 79
8. Fungsi Latency 87

BAB 5     PENUTUP
C. Kesimpulan 103
D. Saran 103

DAFTAR RUJUKAN 105
LAMPIRAN 1. DAFTAR INFORMAN 124
LAMPIRAN 2. DAFTAR PERTANYAAN 125
LAMPIRAN 3. TRANSKRIP  WAWANCARA 126
LAMPIRAN 5. DOKUMENTASI HASIL PENELITIAN 162



1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia tergolong negara paling plural di dunia. Berbagai aspek

keragaman ditemukan, seperti agama, bahasa, budaya, dan etnis dan suku bangsa.

Wargahadibrata (2005:10) menegaskan “masyarakat Indonesia adalah masyarakat

majemuk.” Di antara berbagai aspek kemajemukan, aspek etnik dan suku bangsa

paling menonjol. Salim (2006:6) menjelaskan “Indonesia memiliki jumlah etnis

dan subetnis tidak kurang dari 1.072,”  sehingga dipertegas Rahayu (2017:6)

“Indonesia adalah salah satu masyarakat paling plural dari segi etnis.”

Sebagai negara multikultural, Indonesia patut memberikan perhatian  besar

berkaitan aspek kesukubangsaan terutama etnis Tionghoa karena  disinyalir masih

sulit membaur. Kegagalan etnis Tionghoa berintegrasi natural karena memiliki

“karakter chinese culturalism” (Burhanuddin, 1988:222; Abidin,2016:196)

menulis “Chinese Culturalism menitikberatkan terutama pada sumber kebudayaan

Cina di negeri leluhurnya,” sehingga etnis Tionghoa sulit menerima dan

memasuki budaya lain. Poerwanto (2014:1) menegaskan akibat lebih jauh adalah

“meskipun orang Cina telah memiliki status WNI, berbagai simbol identifikasi

nasional Indonesia masih sukar diserap dalam kehidupan sehari-hari mereka.”

Kegagalan etnis Tionghoa melebur ke dalam budaya lokal, tidak bersifat

general karena secara sosiologis, eksistensi etnis Tionghoa di kota Donggala

justru menunjukkan kemampuan menerima budaya etnis pribumi.  Etnis Tionghoa

mampu berkomunikasi dan berinteraksi menggunakan bahasa lokal yakni bahasa

Bugis. Sebelum dunia kedokteran berkembang, ketika salah seorang anggota

keluarga etnis Tionghoa mengalami sakit, sering memanggil dukun melakukan

prosesi pengobatan versi Islam, selain itu yang masih dipertahankan sampai saat

ini adalah “menjelang Idul Adha, beberapa keluarga etnis Tionghoa memberikan

hewan qurban (kambing) kepada panitia qurban Masjid Raya Donggala”

(Wawancara awal dengan Pengelola Masjid Raya Donggala, 20 Januari 2021).



2

Dari semua fenomena berdimensi budaya dan religi, tampaknya yang paling

fundamental adalah etnis Tionghoa justru menjadi pelaksana barzanji. Sebelum

mengenal barzanji, etnis Tionghoa melakukan tradisi leluhur yakni didasarkan

pada Feng Shui. Akan tetapi, dewasa ini etnis Tionghoa berubah tidak rela

membiarkan rumah atau toko yang baru dibangun, tidak ingin mobil yang baru

dibeli, dan tidak ihklas membiarkan perahu atau kapal yang baru dibuat atau dibeli

berlayar membela dan mengarungi samudera, sebelum melaksanakan barzanji

yang dipimpin ustadz atau imam. Padahal kebanyakan etnis Tionghoa di kota

Donggala menganut agama Budha dan Kong Hu Cu.

Terjadi tranfsormasi budaya di kalangan etnis Tionghoa. Transformasi

budaya sebagaimana dipahami Hakim (2016:24) “sebagai gerakan perubahan

dalam hal pola pikir atau gagasan seseorang.” Syamhari (2015:24) menegaskan

“transformasi budaya diartikan sebagai perubahan budaya lama ke dalam budaya

baru tanpa mengubah bentuk yang asli.” Budaya lama etnis Tionghoa

ditransformasi dari budaya leluhur melakukan sesaji menghormati leluhur dengan

menyiapkan makanan dan membakar dupa ketika mendapat keberuntungan seperti

pindah ke rumah baru atau secara umum melakukan Feng Shui ke budaya barzanji

tanpa mengubah detail dan substansi barzanji.

Transformasi dari Feng Shui ke Barzanji dapat ditinjau dari berbagai

perspektif teoretis. Pertama, tradisi barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat

dilihat sebagai strategi dan tindakan etnis Tionghoa memperlancar usaha dan

bisnis di kota Donggala. Tindakan ekonomi merupakan cara pandang yang paling

sering dihubungkan dengan segala aktivitas etnis Tionghoa di Indonesia termasuk

di kota Donggala. Perspektif ini memang memiliki landasan teoretis yang kuat

sebagai bentuk tindakan sosial karena tindakan ekonomi adalah bagian dari

tindakan sosial yang oleh Weber (1978:22) diklaim sebagai “tindakan yang paling

rasional.” Secara akademik, kecenderungan umum dalam kajian relasi etnis

Tionghoa dengan etnis lain adalah menggunakan perspektif ekonomi karena

segala dimensi aktivitas dan perilaku etnis Tionghoa selalu dihubungkan dengan

kepentingan ekonomi.



3

Kedua, tradisi barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat dilihat sebagai

strategi saling menerima dan memberi. Perspektif saling memberi dan menerima

dengan lingkungan atau pertukaran sosial merupakan cara pandang realistis

karena melalui barzanji, etnis Tionghoa melakukan partisipasi ekonomi dan

materi dan pada saat yang bersamaan mengharapkan kelancaran segala aktivitas

kehidupan etnis Tionghoa khususnya di bidang ekonomi.

Ketiga, tradisi barzanji yang digelar etnis Tionghoa dapat dilihat sebagai

upaya etnis Tionghoa menyatukan diri dalam sistem kehidupan masyarakat kota

Donggala yang diikat oleh sistem nilai dan kultur Islam. Ada upaya berdamai

dengan alam dan lingkungan sosial. Motivasi menggelar barzanji dinilai sebagai

bentuk kecerdasan sosial etnis Tionghoa di kota Donggala dalam rangka berdialog

dengan lingkungan sosial. Perspektif ini dinilai sebagai cara pandang yang paling

fundamental karena berkaitan dengan problem yang selama ini terjadi pada

kebanyakan etnis Tionghoa yakni kesulitan beradaptasi dengan kultur lokal.

Barzanji adalah tradisi yang tidak dapat dipisahkan dari budaya masyarakat

Islam yang kemudian dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala. Budaya

lama etnis Tionghoa ditransformasi dari budaya leluhur yakni melakukan upacara

sesaji menghormati leluhur dengan menyiapkan makanan dan membakar dupa

ketika mendapat keberuntungan seperti pindah ke rumah baru ke budaya barzanji

tanpa mengubah detail dan substansi barzanji. Barzanji dalam konteks budaya

lama hanya dilakukan etnis pribumi beragama Islam sedangkan barzanji dalam

konteks kontemporer juga dilakukan etnis Tionghoa beragama Budha dan Kong

Hu Cu serta sebagian kecil beragama Kristen. Mengacu pada Hakim (2016:24)

dan Syamhari (2015:24) di atas, maka pada tataran ini terjadi transformasi budaya

tanpa mengubah bentuk, mekanisme, dan syarat-syarat barzanji. Transformasi

terjadi pada konteks ide dan aktor utama pelaksana barzanji dari komunitas Islam

ke komunitas Tionghoa dan dari budaya leluhur ke budaya barzanji.

Etnis Tionghoa melakukan transformasi dari budaya leluhur ke barzanji

sebagai fakta sosial tentu berkaitan dengan sistem religi sehingga tidak dapat

dipisahkan dengan fungsi agama sebagai instrumen solidaritas sosial. Johnson

(1988:149) senada dengan Jones, Liza, dan Shaun (2016:95) secara substansial



4

menegaskan “agama merupakan alat yang sangat penting bagi solidaritas sosial

dan menjadi benteng yang ampuh dalam menghadapi ancaman anomi.”

Notingham (1985:36) menyatakan “agama mempunyai peranan di dalam

masyarakat sebagai kekuatan yang mempersatukan dan melestarikan.” Agama

mampu membangun harmoni dan keseimbangan baik internal sesama penganut

agama dan etnik maupun eksternal antar-penganut agama dan etnik.

Agama dalam berbagai aspeknya seperti budaya dan tradisi maupun sistem

religi tertentu fungsional terhadap solidaritas sosial. Kajian tentang transformasi

budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji ini

menggunakan paradigma fakta sosial sehingga diasumsikan fungsional terhadap

solidaritas sosial antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala.

Keyakinan ini memiliki landasan teoretis yang kuat karena berpangkal pada

Durkheim sebagai penggagas paradigma fakta sosial. Penjabaran lebih jauh

tentang paradigma fakta sosial dalam kajian ini menggunakan teori

Fungsionalisme Struktural.

Pilihan terhadap Teori Fungsionalisme Struktural untuk mengkaji

transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji

disetujui Hendropuspito (1983:26) yang menegaskan “Teori Fungsionalisme

Struktural memandang agama sebagai salah satu lembaga sosial yang memegang

kunci penting untuk menjawab kebutuhan mendasar dari masyarakat.” Salah satu

kebutuhan mendasar masyarakat selain nilai spiritual adalah harmoni dalam ikatan

solidaritas sosial yang kuat.

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah, dapat dirumuskan permasalahan

penelitian:

1. Bagaimana fungsi adaptasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke

Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

2. Bagaimana fungsi pencapaian tujuan pada transformasi budaya dari Feng Shui

ke Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?



5

3. Bagaimana fungsi integrasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke

Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

4. Bagaimana fungsi latancy pada transformasi budaya dari Feng Shui ke Barzanji

di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah, maka tujuan penelitian ini dikemukakan

sebagai berikut:

1. Menganalisis fungsi adaptasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke

Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

2. Menganalisis fungsi pencapaian tujuan pada transformasi budaya dari Feng

Shui ke Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

3. Menganalisis fungsi integrasi pada transformasi budaya dari Feng Shui ke

Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

4. Menganalisis fungsi latancy pada transformasi budaya dari Feng Shui ke

Barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.?

D. Urgensi Penelitian

Besarnya jumlah etnis dan suku bangsa seharusnya mendorong semua pihak

memberikan perhatian serius  dengan melakukan kajian ilmiah sebagaimana

dianjurkan Koentjaraningrat (1993:3) bahwa “kajian tentang kesukubangsaan

lebih penting karena sebagian negara di dunia bersifat multietnik, sehingga

banyak masalah kesukubangsaan merupakan masalah global.” Di negara manapun

yang memiliki kemajemukan, dituntut melakukan kajian dan pembinaan identitas

kebangsaan sebagaimana dinyatakan Abdullah ( 2014:119) “kajian pembinaan jati

diri (identiti) sesuatu komuniti semakin penting kepada negara berbilang bangsa

seperti Malaysia.”

Indonesia perlu memberikan  perhatian serius pada etnis Tionghoa karena

menurut Tan ( 1981: xiv) “selain jumlahnya besar, etnis keturunan Cina juga

memiliki peranan ekonomi yang luas di Asia Tenggara.” Lebih dari pada itu,

perhatian terhadap etnis Tionghoa perlu ditingkatkan karena Koentjaraningrat



6

(1993:34) mengakui “walaupun orang Cina di Indonesia telah hidup berabad-abad

lamanya, mereka belum juga bisa mengintegrasikan kehidupan mereka dengan

cara atau sistem kebudayaan Indonesia, sehingga masih terlihat adanya garis

pemisah dalam bentuk kehidupan orang Cina tersebut.” Oleh karena itu, penelitian

ini sangat urgen dilakukan menjawab kebutuhan kajian kesukubangsaan dan lebih

dari pada itu sebagai kontribusi pemikiran pembinaan kesukubangsaan etnis

Tionghoa sehingga integrasi sosial dapat diwujudkan.



7

BAB 2

TINJAUAN PUSTAKA

A. Fungsionalisme Struktural

Ritzer (2003:24–25) menegaskan jika “teori Fungsionalisme Struktural

memposisikan masyarakat dalam kondisi statis atau menuju keseimbangan maka

teori Konflik justru sebaliknya menganggap masyarakat senantiasa dalam proses

perubahan ditandai pertentangan terus menerus di antara unsur-unsurnya.”

Parsons (2017:67) menegaskan “structural functionalists described the various

parts of a society and their relationship through the organismic analogy.”

Sementara itu, menurut Raho (2007:48) “perkembangan fungsionalisme

didasarkan atas model perkembangan sistem organisasi yang di dapat dalam

biologi, asumsi dasar teori ini ialah bahwa semua elemen harus berfungsi atau

fungsional sehingga masyarakat bisa menjalankan fungsinya dengan baik.”

Pandangan teoretis teori Fungsionalisme Struktural, setiap elemen struktur

dalam masyarakat fungsional untuk mencapai keseimbangan. Menurut Bello

(2020:24) “structural functionalism assumes the society as a system of

interconnected parts (which comprises of constituent elements such as customs,

norms, traditions, institutions, etc.) that work together in harmony to maintain a

state of balance and social equilibrium for the whole.” Hendropuspito (1983:26)

menegaskan “aliran fungsionalisme dan pendukungnya bertolak dari pendirian

dasar bahwa masyarakat itu suatu sistem perimbangan.” Hal yang sama

dinyatakan Mustain (Narwoko & Suyanto-ed, 2007:256) bahwa “kondisi

masyarakat akan selalu berada dalam equilibrium,” sementara itu anggapan teori

Konflik melihat setiap elemen memberikan sumbangan terhadap disintegrasi

sosial. Kedua teori sosial ini,  justru bertentangan secara diametral.

Berdasarkan esensi teori Fungsionalisme Struktural, Jones, Liza dan Shaun

(2016:99–100) menegaskan karakteristik analisis fungsional adalah: “1) lebih

memperhatikan efek suatu aktivitas atau keyakinan, ketimbang unsur-unsur dasar

penyusunannya; dan 2) penekanan pada kebutuhan untuk ke luar dari eksplanasi

warga masyarakat yang dikaji mengenai aktivitas mereka untuk mengungkapkan



8

signifikansi fungsional yang sesungguhnya dari keyakinan dan perilaku yang

diinstitusionalisasi.” Menurut Maliki (2012:53) “teori Fungsionalisme Struktural

berada pada level makro obyektif sehingga fokus kajian ada pada sosiologi

regulasi dengan penekanan pada bagaimana menciptakan ekuilibrium dan

mekanisme konsensus, menumbuhkan kesadaran integrasi sosial dan menghindari

kendala yang bisa menciptakan disintegrasi sosial.”

Pemikir terbesar dalam teori Fungsionalisme Struktural adalah Talcott

Parsons. Rusdiyah & Rohman (2020:596) “Talcott Parsons is known as a

sociologist who had a major role in the development of sociology in becoming an

organised scientific discipline.” Pendapat ini menunjukkan bahwa Talcott Parsons

diakui sebagai pemikir yang memiliki peran besar dalam memberikan kerangka

yang lebih kuat terhadap sosiologi sebagai sebuah disiplin ilmiah yang mengkaji

tentang masyarakat.

Ismail (2012:72) menyatakan bahwa “teori fungsionalisme struktural

Parsons adalah sebuah teori yang analisisnya lebih condong kepada suatu

persetujuan yang menyebabkan adapatasi seseorang, dan semata-mata melihat

pada kenyataan yang ada. Parsons tidak mempertanyakan struktur sebagaimana

Marx dalam terminologi-nya. Sistem Parsons berusaha mempertahankan agar

secara keseluruhan suatu organisasi mempunyai kemampuan untuk menjaga

subtansi agar tetap sama dan tidak berubah (equilibrium). Oleh karena itu Parsons

sering mendapat julukan ‘teoreticus consensus.” Ormerod (2019) Parsons’

functionalism takes the form of a schema or descriptive framework of society, its

component parts, and the interactions between them.”

Kontribusi terbesar Parsons, terungkap ketika teori Fungsionalisme

Struktural mulai redup, maka Parsons adalah energi positif. Salah satu jasa besar

Parsons dalam membesarkan dan memberikan perspektif yang kuat terhadap teori

Fungsionalisme Struktural adalah analisis fungsionalnya yang meneliti proses atau

mekanisme yang menghasilkan kesesuaian. Ormerod (2019) lebih lanjut

menyatakan “during the first half of the 20th century Talcott Parsons developed

his social theory of functionalism. His synthesis of the insights of Durkheim,

Webber, and others provided the corner stone for his “grand theory.”  Pemikiran



9

inilah yang kemudian dikenal dengan skema AGIL. Johnson (1988:130)

menegaskan bahwa.

Pada dasarnya skema AGIL menunjukkan seperangkat persyaratan
fungsional yang harus dipenuhi sistem sosial. Keempat skema tersebut
adalah: 1) adaptation menunjuk pada keharusan bagi sistem-sistem sosial
untuk menghadapi lingkungannya; 2) goal attainment merupakan
persyaratan fungsional bahwa tindakan diarahkan pada tujuan-tujuannya;
3) integration merupakan persyaratan yang berhubungan interelasi antara
para anggota dalam sistem sosial; dan 4) latent pattern maintenance
adalah konsep latensi (latency) menunjukkan berhentinya interaksi.

Jika dianalisis lebih jauh, keempat kebutuhan fungsional formulasi

Parsons yang dinamakan AGIL merefleksikan diskursus berujung dialektika

mendalam terhadap substansi pemikiran tokoh sekaliber Durkheim dan Weber.

Maliki (2012:108) memberikan ilustrasi yang jika diuraikan secara gamblang

dapat dijelaskan bahwa Parsons adalah sosok murid yang baik karena selain

mengawal juga mengkritik pemikiran Durkheim yang semata-mata melihat

masyarakat sebagai suatu sistem organisme biologis.

Parsons sangat meyakini aspek yang penting untuk dijelaskan adalah

jaringan sistem dan kebutuhan sistem. Ada bagian dari masyarakat yang

mempunyai fungsi integrasi dan fungsi adaptasi untuk mencapai kondisi

keseimbangan atau equilibrium, selain itu Parsons juga menjauh dari arus kognitif

Weber yang dinilai terlalu predisposisi psikologis. Parsons justru berharap dan

menekankan adanya pendekatan sistem sosial yang memuat norma untuk menata

tertib sosial atau menata atribut dasar dari keseluruhan sistem dibandingkan

interaksi sosial.

Sistem sosial adalah tempat wujud interaksi sosial. Pemikiran ini secara

fundamental mengganti cara berpikir Weberian tentang “means and ends” dengan

konsep hirarki kontrol dalam sistem sosial. Bagi Parsons tidak terhindarkan

realitas adanya fungsi dan kebutuhan yang harus dipenuhi oleh sistem dalam

kelesteriannya. Kebutuhan tersebut berhubungan dengan sistem internal (ketika

berhubungan dengan lingkungan) dan kebutuhan yang berhubungan dengan

pencapaian sasaran atau tujuan serta sarana untuk mencapai tujuan. Keempat



10

imperative fungsional yang diperlukan seluruh sistem dapat dipahami dengan

merujuk Ritzer dan Goodman (2016:257) yakni:

1) Adaptasi: sistem harus mengatasi kebutuhan situasional yang datang
dari luar. Ia harus beradaptasi dengan lingkungan dan menyesuaikan
lingkungan dengan kebutuhan-kebutuhannya; 2) Pencapaian tujuan: sistem
harus mendefinisikan dan mencapai tujuan-tujuan utamanya; 3) Integrasi:
sistem harus mengatur hubungan bagian-bagian yang menjadi
komponennya. Ia pun harus mengatur antar ketiga imperatif fungsional
tersebut (A,G,L); dan 4) Latensi (pemeliharaan pola): sistem harus
melengkapi, memelihara, dan memperbaharui motivasi individu dan pola-
pola budaya yang menciptakan dan mempertahankan motivasi tersebut.

Turner – editor (2012:172-173) menjelaskan di dalam kerangka kerja

AGIL  sistem sosial apapun harus berurusan dengan masalah-masalah sistemik: 1)

Adaptasi (kontrol dan transformasi sumber-sumber daya nonsosial); 2) pencapaian

tujuan (pengelolaan tindakan bersama yang saling menguntungkan oleh unit-unit

sosial yang terlibat demi mencapai tujuan-tujuan kolektif atau kepentingan

bersama; 3) integrasi (penyesuaian hubungan-hubungan di antara unit-unit yang

menjadi bagian dari sistem yang bersangkutan, pengelolaan terhadap konflik-

konflik yang muncul, dan penyelesaian berbagai sengketa dan pertentangan); dan

4) pemeliharaan pola (menghidupkan dan memelihara komitmen jangka panjang

terhadap nilai-nilai dan identitas bersama). Hal ini diperkuat Hoogvelt (1985:29-

30) yang menyatakan “masyarakat sebagai suatu tipe sistem sosial dapat dianalisis

dari empat fungsinya yang diperlukan, yakni fungsi pemeliharaan pola, fungsi

integrasi, fungsi pencapaian tujuan, dan fungsi adaptasi.”

Substansi yang termuat pada item-item pemikiran pada skema AGIL

dielaborasi secara parsial ahli lain, seperti Herabudin (2015:199) yang

menyatakan bahwa “adaptasi dimaknai sebagai sistem untuk menghadapi

lingkungan sosial.”  Sementara itu, berkaitan dengan goal attainment Syawaludin

(2014:157) menegaskan dalam,“ sebuah sistem harus memiliki goal attainment

atau pencapaian tujuan.” Adapun Ibnu dan Tohir (2018:48) berbicara tentang

integrasi menyatakan “tingkat integrasi dalam suatu sistem sosial dapat diukur dan

dilihat dengan sejauhmana kebersamaan yang dibangun.” Lebih lanjut Syawaludin

(2014:157) menjelaskan tentang latency menyatakan bahwa “sistem juga harus



11

mengatur antar hubungan fungsi lain (A,G,L).” Latency (pemeliharaan pola)

adalah sistem harus melengkapi, memelihara & memperbaiki, baik motivasi

individual maupun pola-pola kultural yang menciptakan dan menopang motivasi

sosial

B. Transformasi Budaya

Transformasi budaya religi adalah salah satu sub kajian teoretis yang

digunakan dalam penelitian ini. Pada sub kajian ini, tentu saja terlebih dahulu

dipahami secara parsial, masing-masing tentang transformasi, budaya, dan religi.

transformasi merupakan realita sosial yang terjadi setiap saat dalam berbagai

aspek kehidupan. Ross (2020:6) menyatakan “transformation is ceaselessly

transpiring inside and all around us, any given circumstance in our lives.” Secara

sederhana atau berdasarkan pendekatan etimologis, Zaeny (2005:153)

memberikan pandangan mengenai istilah transformasi bahwa “kata transformasi

berasal dari kata dalam bahasa Inggris transform, yang berarti mengendalikan

suatu bentuk dari satu bentuk ke bentuk yang lain.” Hal senada dikemukakan

Lasijan (2014:2) bahwa “kata transformatif berasal dari bahasa Inggris

transformation yang berarti perubahan bentuk atau menjadi.”

Sudjiman (1993:69) menyatakan secara subtantif “transformasi adalah

perubahan bentuk penampilan, sifat atau watak.” Esensi transformasi sebagai

perubahan dapat terjadi dalam lingkup kehidupan yang sangat luas bahkan seluas

aspek kehidupan manusia itu sendiri. Transformasi sebuah komunitas dapat terjadi

dalam lingkup sosial, ekonomi, dan budaya bahkan religi atau budaya berdimensi

religi. Mulia (2010:109) menegaskan “perubahan dalam masyarakat sering disebut

sebagai transformasi sosial,” sementara itu Susminingsih, (2017:124) menyatakan

“seiring dengan perkembangan tradisi budaya dan masyarakat yang majemuk,

maka perkembangan tradisi berbeda antara suatu masyarakat dengan masyarakat

lainnya.”

Perspektif transformasi budaya dijelaskan lebih lanjut oleh Zaeny

(2005:153) yang menyatakan “transformasi sosial budaya berarti membicarakan

tentang proses perubahan struktur, sistem sosial, dan budaya. Transformasi di



12

suatu pihak dapat mengandung arti proses perubahan atau pembaharuan struktur

sosial, sedangkan di pihak lain mengandung makna proses perubahan nilai.”

Berdasarkan pemahaman tersebut, maka transformasi budaya tidak selalu

bermakna adanya perubahan wujud budaya tetapi juga perubahan nilai. Jika

transformasi budaya dipahami sebagai perubahan wujud budaya, maka barzanji

yang dilakukan etnis Tionghoa tidak dapat dikategorikan sebagai transformasi

budaya karena barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa di kota Donggala tidak

mengubah desain dan struktur barzanji melainkan mengubah pemaknaan barzanji

yakni dalam perspektif etnis Tionghoa lebih menekankan pada aspek doa

keselamatan sedangkan barzanji dalam pandangan etnis lokal (Islam) merupakan

bacaan tentang perjalanan kehidupan manusia suci yakni Nabi Muhammad SAW.

Ada perubahan pemaknaan sehingga dapat disebut sebagai konsep transformasi

(budaya dan religi).

Lebih meyakinkan lagi perlu dikemukakan beberapa konsep dan

pemikiran yang dijadikan acuan dalam studi ini untuk mengklaim bahwa

transformasi tidak boleh dipahami hanya semata-mata terjadinya perubahan fisik

atau wujud budaya. Ashif Az Zafi (2017:106) menegaskan “proses transformasi

budaya dapat dilakukan dengan cara mengenalkan budaya.” Artinya

memperkenalkan budaya bukan berarti mengubah budaya. Etnis Tionghoa

mengenal budaya barzanji meskipun tidak mengubah wujud barzanji, namun tetap

dinilai sebagai bentuk transformasi budaya.

Syamhari (2015:24) menjelaskan “transformasi dapat diartikan sebagai

perubahan budaya lama ke dalam budaya baru tanpa mengubah bentuk yang asli

oleh karena lahirnya kebudayaan baru murni karena pergeseran perilaku setiap

individu.” Etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji tidak mengubah dan

melahirkan budaya baru yang berbeda dengan barzanji yang selama ini

dilaksanakan etnis lokal – Muslim. Perilaku etnis Tionghoa lah yang berubah

menerima barzanji sebagai kegiatan penyelamatan diri dari musibah.

Yunus (2013:77) memberikan pemahaman bahwa istilah transformasi

tidak hanya bermakna perubahan fisik dan wujud budaya atau dimensi perubahan

itu sendiri melainkan lebih pada kemampuan mempertahankan budaya dengan



13

tegas Ia menyatakan “transformasi merupakan usaha yang dilakukan untuk

melestarikan budaya agar tetap bertahan dan dapat dinikmati oleh generasi

berikutnya agar mereka memliliki karakter yang tangguh….” Secara lebih konkrit

ditegaskan oleh Hakim (2016: 24).

Transformasi budaya dapat dipahami sebagai gerakan perubahan dalam
hal pola pikir atau gagasan seseorang. Atau dengan kata lain, perubahan
yang akan dilakukan yang paling mendasar adalah dengan mengubah
pola pikir dari seseorang. Sebab pola pikir inilah hal yang paling
mendasar dari setiap orang. Jika pola pikimya sudah dapat diubah, tentu
perubahan yang lain pun akan mudah diubah juga.

Kajian teoretis dengan pendekatan etimologis dan terminologis di

atas sengaja dipaparkan untuk memberikan landasan yang kuat bahwa

transformasi terlebih lagi dalam perspektif budaya, tidak hanya dipahami

semata-mata perubahan wujud. Dengan mengacu pada pemikiran Zaeny

(2005:153), Hakim (2016:24), Syamhari (2015:24), Yunus (2013:77), dan Ashif

Az Zafi (2017:106) sepakat bahwa transformasi secara substansial juga bermakna

perubahan pola pikir, melestarikan, perubahan perilaku dari tidak melaksanakan

barzanji menjadi inisiator barzanji, mengenal budaya, dan perubahan makna atau

nilai juga termasuk transformasi budaya ketika barzanji sebagai bacaan tentang

tokoh agung (nabi) digeser menjadi orientasi doa dan keselamatan.

B. Etnis Tionghoa

Eksistensi etnis Tionghoa di Indonesia atau pada zaman dahulu disebut

Nusantara, sudah sangat lama. Meskipun demikian menurut Irwan (2018:30)

“sangat sulit memastika awal kedatangan mereka di berbagai pelosok Nusantara”.

Sampai saat ini, etnis Tionghoa tetap menjadi minoritas namun demikian

memiliki peran penting dan strategis terutama dalam bidang ekonomi. Zaenurrofik

(2016:22) menjelaskan “diperantauan, orang China dapat dikatakan berhasil.

Sebagian dari mereka menjadi konglemerat dan memegang sumber daya strategis

dalam suatu bangsa. Kasus Indonesia menjelaskan bagaimana para pendatang

China telah berhasil menguasai perekonomian dan membangun konglemerasi.”

Secara fisik, etnis Tionghoa merupakan, salah satu etnis yang tersebar di berbagai



14

belahan daerah di Indonesia. Liu (2015:36) menjelaskan “orang Indonesia tidak

asing dengan kehadiran warga Tiongkok secara fisik dan kognitif di negeri

mereka.” Diperkuat Soegihartono (2015:194) “di Indonesia, warga negara

Tionghoa dapat ditemui, hampir di semua kota.”

Menurut Wibowo (2001:61) “komunitas Cina di Indonesia jauh dari

homogen. Walaupun mereka menghadapi problem yang sama sebagai orang Cina

yang notabene adalah golongan minoritas asing. Permasalahan yang dihadapi

etnis Tionghoa dalam kehidupan keindonesiaan tidak tunggal. Tegasnya, ada

banyak dan beragam masalah, akan tetapi intinya terletak pada aspek asimilasi

atau secara universal terkait dengan masalah pembauran yang hingga kini

dianggap belum selesai. Jika dikaji lebih dalam, maka salah satu substansi

masalah yang dihadapi etnis Tionghoa adalah sulit bahkan tidak mau masuk ke

dalam budaya pribumi sekaligus juga tidak ingin dimasuki oleh pribumi dalam

konteks budaya. Abidin (2016:93) menegaskan “sikap orang tua China yang ada

di Indonesia masih tetap memegang teguh tradisi nenek moyang  leluhurnya

terutama pola kehidupan yang didasarkan pada konsep hidup menurut ajaran

Confucius, Taoisme dan Budhisme.”

Assaat (Yahya-editor, 1991:59) menjelaskan “golongan Tionghoa tidak

dapat dan tidak mau dimasuki oleh orang dari golongan lain, baik kultural dan

sosial, apalagi ekonomis.” Temuan ini menegaskan secara faktual bahwa sulit

bagi orang di luar etnis Tionghoa mengikuti budaya etnis Tionghoa dan

sebaliknya etnis Tionghoa juga tidak dapat dan tidak mau mengikuti budaya etnis

lain. Menurut Poerwanto (2014:126) hal tersebut disebabkan “jauh sebelum

pelapisan sosial dilakukan pemerintah kolonial pada tahun 1855, sikap

chauvinistic orang Cina sudah ada,” yang kemudian melahirkan Chinese

culturalism. Sistem nilai Chinese culturalism menjadi salah satu sekat kultural

yang menyebabkan etnis Tionghoa di Indonesia sering mengalami masalah karena

performance yang ditampilkan dinilai cenderung ekslusif.

Eksulisivitas tersebut menyebabkan rawan disintegrasi. Ranjabar

(2014:194) menjelaskan “persoalan disintegrasi kelihatannya banyak ditemui pada

masyarakat yang sedang berkembang terutama bagi masyarakat yang bersifat



15

majemuk seperti Indonesia.” Nasikun (2015:107) menegaskan “perbedaan-

perbedaan suku bangsa, agama, daerah dan pelapisan sosial saling silang

menyilang satu sama lain menghasilkan suatu keanggotaan yang bersifat silang

menyilang pula.” Abidin dan Saebani (2014:279) menyatakan “konflik antar

kelompok (konflik horizontal) bisa melibatkan ras, etnisitas, agama, atau

aliran/golongan.

Di berbagai kota besar pernah mengalami konflik yang melibatkan antara

etnis pribumi dengan etnis Tionghoa. Salah satu di antaranya adalah yang terjadi

di Singkawang. Santoso (2014:195) menjelaskan “kerusahan di Kalimantan Barat

yang terjadi tahun 1967 – 1971 yang disebut Mangkok Merah mengakibatkan

7000 hingga 8000 orang tewas memaksa etnis Tionghoa banyak ke luar daerah

meninggalkan Singkawang.” Selain di Kalimantan Barat, di kawasan Sulawesi

yang paling sering terjadi konflik antara pribumi dan etnis Tionghoa adalah di

kota Makassar. Di kawasan Sulawesi lain yang juga pernah terjadi konflik

pribumi dengan etnis Tionghoa terjadi di Kota Palu. Triyana (2013:5)  mencatat

“pada tahun 1973 terjadi pengrusakan terhadap toko Tionghoa karena

menggunakan kertas bertuliskan Arab sebagai pembungkus di Palu.” Data yang

sama dikemukakan Usman (2009:384) “pada tanggal 27 Juni 1973 di Sulawesi

Tengah, sekolompok pemuda muslim menghancurkan toko warga Tionghoa.

Kerusuhan muncul karena pemilik toko memakai kertas bertuliskan huruf Arab

sebagai pembungkus dagangan.”

Fenomena tersebut menyebabkan kajian tentang etnis Tionghoa

mendapat perhatian berbagai kalangan baik dalam aspek asimilasi, akulitrasi,

maupun pembauran dan konflik. Usman (2004:34), misalnya mengkaji “pola

interaksi, adaptasi, dan manipulasi identitas etnis Cina dalam masyarakat Aceh.”

Poerwanto (2014:76) melakukan penelitian tentang “asimilasi dan interaksi antara

etnis Cina Khek dengan masyarakat setempat.” Sementara itu, Azarudin dan

Khadijah (2016:98) di Malaysia melakukan penelitian tentang “akulturasi sebagai

satu proses penerimaan unsur kebudayaan dalam kalangan individu atau

kelompok dari sesuatu kebudayaan lain yang berbeda.” Pada bagian lain,



16

Muhamad (2014:123) mengkaji dari perspektif historis dan sosiologis dari model

harmoni sosial dalam masyarakat multikultural Cina Benteng, Tangerang.”

Apa yang dilakukan etnis Tionghoa di Donggala secara kultural menarik

dan urgen karena jutsru berhasil masuk ke dalam budaya lokal dan menjadi

pelaksana barzanji. Padahal barzanji menurut Jati (2012:228) “esensinya

menghaturkan pujian kepada Nabi Muhammad SAW adalah tradisi yang usianya

setua Islam itu sendiri karena tradisi ini telah ada semasa beliau masih hidup.”

Zuhri (1992:10) menyatakan “harumkanlah wahai Allah akan kuburnya yang

mulia dengan harum-haruman yang semerbak dari rahmat dan kesejahteraan.”

Realitas ini merupakan wujud transformasi budaya. Secara sederhana

transformasi menurut (Zaeny,2005:153; Lasijan,2014:2; Ross,2020:6)

“transformation is ceaselessly transpiring inside and all around us, any given

circumstance in our lives.” (Sudjiman,1993:69; Mulia,2010:109;

Susminingsih,2017:124) menjelaskan “transformasi adalah perubahan bentuk

penampilan, sifat atau watak.” Dalam konteks budaya, (Ashif Az Zafi,2017:106;

Syamhari,2015:24; Yunus,2013:77)  menegaskan “proses transformasi budaya

dapat dilakukan dengan cara mengenalkan budaya.” Artinya memperkenalkan

budaya bukan berarti mengubah budaya. Etnis Tionghoa mengenal budaya

barzanji meskipun tidak mengubah wujud barzanji, namun tetap dinilai sebagai

bentuk transformasi budaya.

Kajian transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa pada

pelaksanaan barzanji, dimasukkan ke dalam konsep sistem ritus dan upacara, yang

bagi Koentjaraningrat (2014:57) “religi dan upacara religi memang merupakan

suatu unsur dalam kehidupan masyarakat suku-suku bangsa manusia.”  Urgensi

mengkaji transformasi budaya religi secara spesifik dalam ruang lingkup upacara

religi menjadi perhatian  utama William Robertson Smith (1994:49). Berbagai

kajian tentang etnis Tionghoa di Indonesia menunjukkan konsentrasi pada aspek

asimilasi, akultrasi, dan pembauran. Karena itu, kajian ini dinilai memiliki state of

art karena menghadirkan perspektif baru yakni etnis Tionghoa sebagai pelaku

barzanji. Dalam bentuk bagan dinamika kajian tentang etnis Tionghoa terlihat

dalam skema berikut:



17

Gambar 1: Road Map Penelitian

D. Barzanji

Barzanji merupakan salah satu tradisi komunitas Islam yang sangat

populer khususnya di Indonesia. Sama dengan tradisi maulid dan shalawat juga

merupakan budaya yang kuat di kalangan komunitas Islam Indonesia. Jamaluddin

(2011:348) menjelaskan bahwa “tradisi maulid tidak dapat dipisahkan  dari tradisi

pembacaan kitab barzanji.” Selanjutnya, Aryani (2017:27) mensinyalir “sebagai

tradisi yang mengakar kuat di Indonesia, shalawat memiliki peran penting saat

ini.” Secara global hal tersebut juga dikemukakan Mansyur (2017:325) bahwa

“mawlid Al-Barzanji has been widely responded by Muslims in Indonesia through

the process of reading, interpretation, and appreciation…received positively by

the majority of Indonesian Muslims.” Penegasan ini tidak terlepas dari fakta

bahwa agama dan masyarakat paralel  sebagai suatu realitas yang tidak dapat

diabaikan. Nurdin (2016:47) menegaskan “agama merupakan realitas sosial, ia

2000 - 2005 2011 - 20152006 - 2010 2015 - 2021
Gugurnya
Chinese

culturalism

Konflik

stereotipe

Interaksi

Adaptasi

Asimilasi

Harmoni

Barzanji

Akulturasi



18

hidup dan termanifestasi di dalam masyarakat.” Barzanji juga merupakan realitas

– fakta sosial yang tidak dapat diabaikan dalam konteks masyarakat Islam.

Popularitas barzanji di kalangan umat Islam bukan saja disebabkan karena

mayoritas umat Islam mengetahui dan pernah terlibat dalam proses barzanji.

Lebih dari pada itu, barzanji termasuk budaya dan tradisi yang paling menyita

perhatian dalam konteks afirmasi dan negasi. Sebagian besar umat Islam

mengafirmasi – menerima dan melaksanakan secara rutin dan konsisten kegiatan

barzanji.  Akan tetapi, tidak sedikit juga melakukan negasi – penolakan terhadap

barzanji dengan argumentasi tidak pernah dicontohkan oleh Rasulullah

Muhammad SAW. Terlepas dari menerima atau menolak barzanji, fakta sosial

menunjukkan dewasa ini, terutama di Indonesia tradisi barzanji tidak hanya

dilakukan pada momen maulid Nabi Muhammad SAW, akan tetapi terjadi

ekstensifikasi lebih luas sebagai wujud perubahan sosial pada berbagai hajatan

bermotif religi bernuansa sakral, seperti:  ketika akan pindah rumah baru, membeli

sesuatu yang berharga (mobil dan kapal), memasuki bulan puasa (ramadhan) atau

menjelang lebaran, pernikahan, dan kelahiran.

Baik yang menerima barzanji maupun yang menolak barzanji membangun

dan memiliki argumentasi masing-masing. Kalangan umat Islam menerima

barzanji karena tradisi ini sangat bermanfaat dalam membangkitkan ghirah Islam

sekaligus sarana melakukan intervensi batiniah untuk membangun kecintaan

kepada Nabi Besar Muhammad SAW karena menurut Alwi (2003:110) “barzanji

adalah bacaan puji-pujian yang berisi riwayat Nabi Muhammad SAW (sering

dibacakan pada perayaan maulid).” Maulid adalah peringatan hari kelahiran Nabi

Muhammad SAW. Meskipun pada zaman Nabi Muhammad SAW maupun para

Khulafaur Rasyiddin  atau zaman sahabat Nabi Muhammad SAW belum

mengenal perayaan maulid, akan tetapi dewasa ini sebagian besar ummat Islam di

Indonesia setiap tahun merayakan maulid Nabi Muhammad SAW. Dalam

perayaan maulid inilah dibacakan barzanji yang berisi puji-pujian yang dikaitkan

dengan riwayat Nabi Muhammad SAW dan dilantunkan dengan irama atau nada

yang enak didengar. Jati (2012:228) menegaskan “barzanji yang esensinya



19

menghaturkan pujian kepada Nabi Muhammad SAW adalah tradisi yang usianya

setua Islam itu sendiri karena tradisi ini telah ada semasa beliau masih hidup.”

Barzanji berkisah tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW yang dimulai

dari silsilah keturunan, masa kanak-kanak, remaja, dewasa, sampai diangkat

menjadi nabi dan rasul oleh Allah SWT. Barzanji sebagai suatu karya sastra

bersifat prosa yang di dalamnya berkisah tentang sifat-sifat mulia Nabi

Muhammad SAW yang patut diteladani, tidak dapat dipisahkan dari penulis kitab

barzanji yakni Syaikh Ja’far bin Husin bin Abdul Karim bin Muhammad Al –

Barzanji. Istilah barzanji sebenarnya diambil dari nama penulis kitab barzanji.

Kitab barzanji ditulis dalam rangka membangkitkan semangat umat Islam yang

ketika itu sedang menghadapi perang salib. Karena semangat juang umat Islam

mulai mengendur, maka Salahuddin Al-Ayubi melakukan sayembara penulisan

karya sastra yang dimaksudkan untuk membangkitkan semangat juang umat

Islam. Karena kontekstual dan tujuan barzanji, maka tidak mengherankan jika isi

barzanji antara lain puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW. Zuhri (1992:9)

menyatakan bahwa barzanji “berwujud nadzam (puisi) mengenai keturunan yang

mulia sebagai kalung yang mana telinga itu terhias dengan perhiasannya.” Lebih

jauh lagi lantunan barzanji antara lain, seperti dikemukakan Zuhri (1992:10)

“harumkanlah wahai Allah akan kuburnya yang mulia dengan harum-haruman

yang semerbak dari rahmat dan kesejahteraan.”

Kalangan umat Islam lain terutama dari komunitas Persis (Persatuan

Islam) dan Muhammadiyah menganggap barzanji bukan perbuatan yang

dilakukan Nabi Muhammad SAW sehingga tidak harus dilakukan oleh umat

Islam. Perdebatan tentang boleh tidaknya melaksanakan barzanji akhirnya masuk

dalam ranah bid’ah atau bukan bid’ah. Perdebatan atau lebih tepat diskursus

mencari kebenaran terkait bid’ah atau tidaknya barzanji terutama menajam pada

era 1970-an–1990-an. Saat ini diskursus tentang barzanji tidak lagi setajam dan

sekritis zaman dahulu. Sudah mulai muncul kesadaran bahwa yang paling penting

bagi umat Islam adalah menjaga persatuan dan kesatuan, tidak boleh terpecah

hanya karena persoalan barzanji maupun masalah furuiyah lain. Harus diakui

bahwa pendekatan kultural Muhammadiyah yang mulai digelorakan pada zaman



20

kepemimpinan Syafii Ma’rif juga turut mendinginkan perdebatan bid’ah tidaknya

barzanji atau secara lebih luas mampu mengecilkan perdebatan tentang perbedaan

dalam bidang furu antara Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama (NU). Berkaitan

dengan istilah bid’ah, Somad (2014: 31) mengemukakan beberapa pandangan

sebagai berikut.

تر دین مخ ي ال ة ف يطریق ة ف ا المبالغ لوك علیھ د بالس رعیة یقص اھي الش ة تض ع

بحانھ س د  التعب

Artinya “suatu cara/kebiasaan dalam agama Islam, cara yang dibuat-buat,

menandingi syariat Islam, tujuan melakukannya adalah sikap berlebihan dalam

beribadah kepada Allah SWT.” Pengertian lain  dinyatakan pula sesuai dengan

keterangan berikut ini.

لم ھ وس لى الله علی ول الله ص ر رس ي عص د ف م یعھ ا ل ل م ة فع .البدع

Artinya Bid’ah adalah perkara yang tidak pernah dilakukan pada masa

Rasulullah SAW.

ابق ال س یر مث ى غ ل عل يء عم ل ش ي ك ة ھ ل اللغ ال أھ ق

Artinya para ahli bahasa berkata, bid’ah adalah semua perbuatan yang

dilakukan, tidak pernah ada contoh sebelumnya. Jadi jelas sekali kalau dicermati

sejarah lahirnya barzanji dan dikaitkan dengan pengertian bid’ah sebagaimana

dikutip di atas, maka barzanji bukan perbuatan Rasulullah Muhammad SAW

sehingga barzanji dikategorikan sebagai bid’ah. Akan tetapi, apakah semua yang

tidak dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW tidak boleh dilakukan terutama

yang berkaitan dengan masalah muamalah, masalah sosial dan budaya.? Lagi

pula, niat melaksanakan barzanji tidak dimaksudkan untuk menandingi syariat

Islam. Barzanji jelas bukan syariat Islam melainkan lebih kepada budaya dan

tradisi yang dominan dilakukan umat Islam.

Somad (2014:32) yang melakukan kajian mendalam terhadap berbagai

pemikiran dan mazhab dalam Islam, mengklasifikasi Bid’ah dalam beberapa

kategori sebagai berikut.



21

و ا فھ ا خالعھ ود وم و محم نة فھ ق الس ا واف ة فم ودة ومذموم دعتان محم ة ب افعي البدع ال الش ق

مذموم Artinya bid’ah itu terbagi dua: bid’ah mahmudah (terpuji) dan bid’ah

Madzmumah (tercela). Jika sesuai dengan Sunnah, maka disebut Bid’ah

Mahmudah. Jika bertentangan dengan Sunnah, maka dikategorikan bid’ah

madzmumah. Berdasarkan klasifikasi tersebut, maka menurut peneliti sekaligus

sebagai standing teoretis peneliti dalam studi ini adalah barzanji memang bukan

suatu tradisi yang dicontohkan secara langsung oleh Nabi Muhammad SAW, akan

tetapi sebagai suatu tradisi – budaya barzanji bukan kategori bid’ah dholalah,

sehingga komunitas Islam dewasa ini senantiasa melaksanakan barzanji yang

diyakini memiliki makna spiritual menambah kecintaan kepada Rasulullah

sekaligus memperkuat solidaritas di kalangan internal umat Islam bahkan barzanji

mampu membangun solidaritas eksternal dengan umat lain dari berbagai sistem

kepercayaan.



22

BAB 3

METODE PENELITIAN

A. Pendekatan Penelitian

Pendekatan penelitian ini adalah kualitatif. Denzin & Lincoln (2011:11)

menjelaskan “kata kualitatif menyiratkan pada penekanan kualitas entitas, proses

dan makna yang tidak dikaji atau diukur  secara eksperimental dari sisi kuantitas,

jumlah intensitas, atau frekuensi.”

B. Jenis Penelitian

Implikasi kualitatif sebagai methodological framework, maka jenis

penelitian ini adalah deskriptif. Deskriptif kualitatif adalah penyajian data berupa

kutipan kata-kata, ucapan, pendapat yang berasal dari berbagai sumber data.

C. Tempat dan Waktu penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di kota Donggala yakni ibukota Kabupaten

Donggala. Penelitian ini direncanakan selama 8 (delapan) bulan dimulai Maret –

Nopember 2021.

D. Unit Analisis

Pada tahap awal, penelitian ini tidak menetapkan besaran unit analisis

karena yang terpenting dalam penelitian kualitatif adalah ketepatan menentukan

unit analisis  harus benar-benar memahami dan terlibat dalam barzanji yang

digelar etnis Tionghoa. Untuk menentukan unsur-unsur yang terlibat dalam unit

analisis digunakan teknik purposive. Dengan teknik ini, maka unit analisis dari

etnis Tionghoa yang pertama adalah Kicca Hora (La Kicca) yang dipilih sebagai

unit analisis karena informan ini berusia 70 tahun sekaligus tokoh dan sesepuh

masyarakat Tionghoa di kota Donggala. Dari unit analisis pertama ini selanjutnya

dilakukan snowball untuk mengidentifikasi unit analisis berikutnya hingga

mencapai titik jenuh.



23

E. Jenis dan Sumber Data

Penelitian ini membutuhkan data primer dan data sekunder. Data primer

merupakan data yang diperoleh secara langsung dari sumber data utama yakni unit

analisis. Data sekunder diperoleh dari pihak kedua secara tidak langsung karena

sudah diolah, dianalisis, dan disajikan pihak lain sesuai kepentingan dan

permasalahan penelitian. Sumber data sekunder berupa buku-buku, majalah, dan

hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema penelitian ini.

F. Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data menggunakan teknik wawancara, observasi, dan

dokumentasi. Melalui depth interview peneliti menggali informasi yang luas,

mendalam mengenai permasalahan penelitian, seperti; transformasi etnis

Tionghoa melakukan barzanji dan makna barzanji bagi etnis Tionghoa.

Wawancara dilengkapi instrumen pedoman wawancara yang digunakan secara

fleksibel yakni pengembangan wawancara dilakukan berdasarkan situasi dan

jawaban informan. Observasi dilakukan dengan instrumen berupa lembar

pengamatan berkaitan dengan komunikasi antar-etnis di kota Donggala khususnya

etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Adapun dokumentasi dilakukan dengan

mengkaji dokumen keberadaan etnis Tionghoa di kota Donggala termasuk jumlah

etnis Tionghoa yang diperoleh di Kantor Kelurahan Boya. Dokumentasi juga

berkaitan dengan alat perekam dan kamera untuk mengabadikan sasaran

penelitian.

G. Teknik Analisis Data

Setelah data terkumpul, maka dilakukan analisis data menggunakan

model interaktif dari Miles dan Huberman (2007:20) yang terdiri atas;

pengumpulan data, condensation data, display data, dan verifikasi atau penarikan

kesimpulan. Sesuai tahapan Miles dan Huberman, setelah pengumpulan data maka

tahapan selanjutnya condentation yakni mengentalkan atau membersihkan data.

Dalam proses ini, dilakukan; pemetaan dan klasifikasi data sesuai orientasi

masalah yang akan dijawab, membuang data yang tidak dibutuhkan. Pasca



24

condentation, dilanjutkan dengan melakukan display data. Dalam display data

sekaligus dilakukan analisis untuk menjawab permasalahan penelitian sehingga

pada bagian akhir proses analisis data, dapat dengan mudah dilakukan penarikan

kesimpulan atau verifikasi. Secara skematik, alur penelitian ini dapat digambarkan

sebagai berikut:

Gambar 1: Alur penelitian

Berdasarkan alur penelitian yang menggambarkan kegiatan penelitian,

maka dapat dijabarkan tugas masing-masing personil peneliti sesuai tahapan di

atas:

1. Studi Pendahuluan

Ketua peneliti mengkoordinir anggota 1 melakukan observasi awal dan

anggota 2 melakukan studi pustaka.

2. Penetapan Unit Analisis dan Pengembangan Instrumen

Ketua peneliti memetakan unit analisis dan menetapkan informan Anggota

1 mengembangkan instrumen wawancara dan anggota 2 mengembangkan

instrumen observasi.

Studi
Pendahuluan

Studi
Literatur

Laporan +
artikel

Unit Analisis

Instrumen
Penelitian

Pengumpulan
Data

Analisis Data

 Condenta
 Display
 Simpulan

 Wawancara
 Observasi
 Dokumen



25

3. Pengumpulan dan Analisis

Ketua peneliti melakukan wawancara, display data, dan penarikan

kesimpulan. Anggota 1 melakukan observasi dan pengolahan data. Anggota

3 melakukan dokumentasi dan condensation.

4. Penyusunan Laporan dan Artikel

Ketua peneliti menyusun laporan bersama dengan anggota 1 dan 2. Ketua

peneliti menyusun artikel sedangkan anggota 1 dan mengedit dan

merapikan.



26

BAB 4

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian

Display data diawali dengan mendeskripsikan keselurahan data yang

berkaitan dengan fungsi AGIL dalam pelaksanaan barzanji oleh etnis Tionghoa di

kota Donggala. AGIL dijadikan acuan penyajian data dan pembahasan karena

penelitian ini memang menggunakan Fungsionalisme Struktural Parsons skema

AGIL sebagai grand theory. Berkaitan dengan hal itu, ditegaskan lebih awal

bahwa perspektif AGIL mengasumsikan sebuah sistem dapat bertahan karena

fungsional. Eksistensi sistem ditentukan oleh keterpenuhan syarat AGIL. Barzanji

sebagai sistem seharusnya memenuhi AGIL karena hingga saat ini tetap eksis

dalam tata kehidupan budaya dan religi masyarakat secara umum khususnya etnis

Tionghoa yang ada di kota Donggala.

Fungsi AGIL mencakup 4 (empat) aspek utama, yakni; adaptasi

(adaptation), pencapaian tujuan (goal attainment), integrasi (integration), dan

pemeliharaan pola (latency), maka untuk sistematisnya penyajian data ini

dilakukan secara terpisah dan tentu saja mesti diawali dengan menyajikan data

fungsi adaptasi.

1. Fungsi Adaptasi

Penyajian data fungsi adaptasi pada transformasi budaya religi dalam

pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa idealnya diawali dengan

mengemukakan kemampuan etnis Tionghoa menggunakan bahasa lokal yakni

bahasa Bugis karena pada tahap awal kemampuan tersebut merupakan pintu

masuk bagi etnis Tionghoa dalam mengenal dan mengetahui untuk kemudian

menjadi pelaksana barzanji. Semua etnis Tionghoa yang dijadikan sebagai unit

analisis dalam penelitian ini dipastikan mahir berkomunikasi dalam bahasa Bugis.

Hal ini dapat diketahui berdasarkan data yang diperoleh dari beberapa informan

sebagai berikut.



27

Pada umumnya pak, orang Cina di Donggala bisa berbahasa Bugis bahkan
bahasa lain juga ada yang bisa seperti bahasa Kaili dan bahasa Jawa.
Sudah lama bisa, biasa mendengar bahasa Bugis maka akhirnya bisa juga
gunakan. Saya sendiri bukan cuma bisa tapi lancar, mahir dan jago.
(A9/I.2/T1).

Berdasarkan data di atas, secara eksplisit informan menyatakan bukan

hanya bahasa Bugis yang dipahami oleh etnis Tionghoa melainkan juga beberapa

bahasa lokal lain, seperti bahasa Kaili. Meskipun demikian diakui bahwa bahasa

Bugis merupakan bahasa yang lebih dominan digunakan. Hal ini juga ditegaskan

informan lain khususnya etnis pribumi yang memiliki pengalaman intensif

berkomunikasi dengan etnis Tionghoa karena terhimpun dalam suatu

perkumpulan olahraga Senam Terra sekaligus sebagai rekan bisnis, menyatakan

sebagai berikut.

Benar sekali itu pak, orang di sini ini termasuk orang Cina itu bisa
berbahasa daerah. Bukan cuma bahasa Bugis sebenarnya bahasa lain juga
itu bisa seperti bahasa Makassar banyak yang bisa, cuma kalau kita di sini
lebih banyak menggunakan bahasa Bugis. Ini dari dulu sudah begitu.
(A1/I.5/T1 dan lihat juga data dengan kode A5/I.4/T1)

Bahasa Bugis lebih aktif digunakan etnis Tionghoa karena secara empirik

lebih banyak digunakan berbagai etnis dalam pergaulan hidup sehari-hari di

tengah masyarakat. Penggunaan bahasa Bugis ditemukan dalam berbagai aktivitas

baik di pasar, ketika berolahraga, maupun kegiatan kemasyarakatan lain, seperti

kerja bakti atau sekadar berkumpul-kumpul di pinggir jalan sambil berdiskusi, dan

ada juga di café atau di warung. Tampaknya faktor pertemuan dan kebiasaan etnis

lokal menggunakan bahasa Bugis, menjadi awal bagi etnis Tionghoa memahami

dan mampu menggunakan bahasa Bugis sebagaimana terungkap dari hasil

wawancara dengan informan lain sebagai berikut.

Oh ya, jadi memang begitu kenyataannya di mana – mana kita di
Donggala ini biasa pakai bahasa Bugis karena dimana mana digunakan
makanya kita mengerti dan paham. Saya juga tidak tahu bagaimana
awalnya tapi sudah begitu kenyataannya dari dulu. (A6/I.1/T1)

Jika data di atas ditriangulasi dengan informan lain (triangulasi sumber),

maka ditemukan data yang menarik dicermati lebih lanjut yakni luasnya

penggunaan bahasa Bugis oleh etnis Tionghoa terutama terjadi sejak sekolah Cina



28

tidak lagi beroperasi sekitar akhir tahun 1970-an. Fakta ini mengharuskan anak-

anak etnis Tionghoa (sekarang sudah menjadi dewasa dan sudah berkeluarga)

masuk sekolah umum kemudian membaur dengan anak etnis pribumi yang

kebanyakan berbahasa Bugis baik di lingkungan sekolah maupun di luar

lingkungan sekolah, sebagaimana diutarakan oleh informan sebagai berikut.

Dalam pergaulan di sekolah dan di luar sekolah biasa lah digunakan
bahasa daerah kalau di sini itu dulu bahasa Bugis yang banyak dipakai.
Bukan cuma di Donggala barangkali, tapi ada juga di tempat lain, saya kira
begitu bahwa bahasa daerah digunakan di dalam pergaulan  apalagi dulu
itu kan hal biasa. (A2/I.3/T1)

Berdasarkan data di atas, dapat ditegaskan faktor lingkungan menjadi

pendorong etnis Tionghoa untuk membiasakan diri dan akhirnya mampu

menggunakan bahasa Bugis. Pada konteks ini sesungguhnya sudah terjadi proses

adaptasi awal terhadap kebiasaan lokal, akan tetapi untuk lebih memberikan

keyakinan empirik yang kuat sekaligus melakukan triangulasi metode, maka data

hasil wawancara tersebut dikonfirmasi dengan hasil pengamatan yang

menunjukkan “ketika etnis Tionghoa melayani pembeli  di toko Sekawan, toko

Sahabat Sejati, dan toko Sumber Baru menggunakan bahasa Bugis pada beberapa

konsumen yang tampaknya merupakan kenalan atau sahabatnya sendiri karena

beberapa konsumen tersebut tidak langsung pulang setelah diberikan barang yang

dibeli melainkan sambil duduk berbicara dengan pemilik toko menggunakan

bahasa Indonesia yang disertai bahasa Bugis” (Hasil pengamatan pada tanggal 3

April 2019 dan 17 Mei 2019 di kota Donggala).

Komunikasi dan interaksi yang relatif dominan menggunakan bahasa

Bugis antara etnis Tionghoa selaku pemilik toko dengan konsumen justru

ditemukan pada saat wawancara dengan salah seorang informan. “Banyak

konsumen yang dilayani sang pemilik toko yang menjual bahan bangunan tersebut

menggunakan bahasa Bugis secara aktif.” (Hasil pengamatan pada tanggal 28

Maret 2019 di kota Donggala).

Hasil pengamatan pada momen lain juga menunjukkan kemampuan etnis

Tionghoa menggunakan bahasa Bugis yakni “ketika melakukan olahraga senam

Terra yang umumnya diikuti etnis pribumi dan etnis Tionghoa yang sudah



29

berkeluarga dan berumur rata-rata di atas 45 tahun, kebanyakan di antara etnis

Tionghoa dan etnis pribumi tersebut menggunakan bahasa Bugis. Paling tidak

secara empirik ditemukan ada kecenderungan yang faktual mencampurbaurkan

antara penggunaan bahasa Indonesia dengan bahasa Bugis pada saat melakukan

komunikasi dan interaksi” (Hasil pengamatan pada hari Minggu 7 Mei 2019 di

depan Bank Mandiri kota Donggala).

Sangat disayangkan bahwa “wadah interaksi dan komunikasi lainya

khususnya untuk remaja dan anak muda (lapangan bola volley dan basket) untuk

mempertemukan antara remaja etnis Tinghoa dengan etnis pribumi praktis tidak

ada  lagi seperti pada dekade sebelumnya (bekas lapangan volley dan basket

berubah menjadi kantor)” (Hasil pengamatan pada hari Minggu 7 Mei 2019 di

depan Bank Mandiri kota Donggala). Informan juga mengakui bahwa perhatian

pihak berwenang khususnya pemerintah perlu ditingkatkan dalam pengembangan

sarana olahraga atau sarana yang dapat membangun kebersamaan antara generasi

muda etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Terus terang saja jujur bahwa memang dulu-dulunya itu ada walaupun
tidak banyak tapi bisa menyatukan anak-anak muda. Saudara-saudara kita
orang Cina ini kan sukanya basket juga volly, nah itu sudah tidak ada
sekarang. Jadi ya tidak heran kalau justru interaksi anak muda
kelihatannya kurang. (S6/I.5/T3 dan diperkuat data A12/I.2/T2)

Kembali ke data yang berkaitan dengan kemampuan etnis Tionghoa dalam

berkomunikasi dan berinteraksi menggunakan bahasa lokal. Hal yang menarik

diungkap lebih jauh adalah peneliti berhasil membuktikan kemampuan berbahasa

Bugis kepada salah seorang unit analisis termuda dengan cara mengajukan

pertanyaan dalam bahasa Bugis yang intinya apakah dapat menggunakan bahasa

Bugis dan dijawab lugas sebagaimana terungkap sebagai berikut.

Hehe… oh ya, macca ka mabbicara ogi. Pokonna to China ki Donggala
mega macca mabbicara ogi. Tania mi ia, to matoa, remaja, macca
maneng mabbicara ogi. Soalna seja beccu je ta biasa ni ki Donggala ie
mabbicara ogi. Bahasa Kaili uisseng to cedde, ya setidaknya u mengerti
maksudn. (A6/I.4/T1 dan P10/I.1/T1)



30

Informan juga mengakui dengan kemampuan berbahasa lokal, maka lebih

memudahkan etnis Tionghoa dalam berinteraksi dengan etnis pribumi dalam arti

kelancaran komunikasi dan interaksi terjalin dengan baik. Adanya kemampuan

menggunakan bahasa lokal, menyebabkan komunikasi berjalan lancar dan tidak

kaku. Ada nuansa saling memahami bahkan saling terbuka antara etnis Tionghoa

dengan etnis pribumi karena menggunakan instrumen yang sama yakni bahasa

Bugis.

Muncul kesan kuat tidak ada dusta di antara sesama warga karena apapun

yang diucapkan dapat saling memahami dan saling dimengerti, oleh karena itu

tidak mengherankan jika kemudian dalam melaksanakan barzanji juga terkadang

proses awalnya seperti menyampaikan undangan barzanji atau memberi tahu

sekaligus mengundang  imam untuk membaca barzanji, maka etnis Tionghoa

menggunakan bahasa Bugis, akan tetapi perlu dipertegas bahwa kemampuan

menggunakan bahasa lokal hanya sebagai alat untuk  memudahkan dan

memperlancar  interaksi dan komunikasi antar etnis Tionghoa dengan etnis

pribumi, bukan faktor utama yang menyebabkan terjadinya adaptasi maupun

transformasi budaya religi barzanji secara keseluruhan. Hal ini sejalan dengan

data yang dikemukakan informan sebagai berikut.

Betul memang seperti tadi yang kita bilang bahwa di sini umumnya pake
bahasa Bugis sehingga lancar itu komunikasi. Tapi kalau yang penting itu
kan harus tetap aktif interaksinya dan komunikasinya juga. Orang Cina
dan semua orang aktif komunikasi dan berhubungan dengan sesama,
minal aktif saling menyapa kalau ketemu. (A11/I.2/T1)

Berkaitan dengan tradisi barzanji yang dilaksanakan komunitas Islam atau

pribumi, informan mengakui etnis Tionghoa sering diundang mengikuti barzanji

yang dilaksanakan etnis pribumi. Sebagaimana ditegaskan di atas bahwa

undangan etnis pribumi kepada etnis Tionghoa umumnya menggunakan bahasa

Bugis dan dilakukan dengan pendekatan kekeluargaan. Informan memberikan

keterangan sebagai berikut.

Mengenai pertanyaan tadi apakah orang Cina pernah datang di barzanji, ya
pada umumnya pernah terutama orang tua, apalagi kalau teman ba undang
maka harus datang. Selain itu yang saya tahu selama saya di Donggala ini



31

sudah berpuluh tahun, rata-rata orang Cina itu kenal yang namanya
barzanji karena pasti diundang secara kekeluragaan. (A2/I.2/T1)

Tidak berlebihan menyatakan di antara berbagai tradisi etnis pribumi atau

budaya komunitas Islam yang paling menonjol di kota Donggala adalah barzanji.

Menonjol dalam arti bukan hanya karena barzanji sering dilaksanakan dalam

berbagai event melainkan juga menonjol karena secara faktual dikenal luas oleh

berbagai elemen masyarakat sebagaimana diakui informan yang menyatakan

sebagai berikut.

Ya, kalau saya lihat memang budaya barzanji ini termasuk yang paling
populer di sini karena sudah sering dilakukan dan juga saya lihat memang
masyarakat mulai dari kalangan atas sampai kalangan bawa atau rakyat
biasa umumnya melakukan barzanji. (A3/I.5/T1)

Berdasarkan realitas di atas, maka sangat wajar jika muncul dan

berkembang fakta sosiologis bahwa bukan hanya So Sun Ghuan yang pernah

diundang menghadiri barzanji oleh etnis pribumi  melainkan juga etnis Tionghoa

lain seperti Kicca, Feng Feng dan Hendri Wongso. Bahkan secara keseluruhan,

para orang tua atau tokoh-tokoh dari kalangan etnis Tionghoa pernah

berpartisipasi aktif menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis

pribumi sebagaimana ditegaskan informan berikut ini.

Saya rasa pernah semua diundang terutama para orang tua ya, ini saya tahu
karena bapak saya termasuk yang paling sering diundang setelah bapak
saya ke Surabaya, saya lah yang biasa menggantikan dan datang
diundangan itu, bukan hanya barazanji itu tapi pesta juga dan macam-
macam kegiatan kita berpartipasi. (A2/I.4/T1)

Jika data di atas dicermati lebih dalam, maka dapat dinyatakan data

tersebut memberikan suatu petunjuk yang transparan bahwa etnis Tionghoa

mengenal barzanji karena pernah diundang oleh etnis pribumi yang melaksanakan

barzanji. Secara spesifik ditegaskan, sebelum etnis Tionghoa melaksanakan

barzanji, maka yang terjadi adalah etnis Tionghoa sudah beradaptasi dengan

barzanji dengan cara menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis

pribumi.

Penegasan tersebut penting karena berkaitan dengan pemahaman tentang

proses menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi, dinilai



32

sebagai fakta awal yang memungkinkan etnis Tionghoa di kota Donggala

beradaptasi dengan barzanji yang pada akhirnya membawa etnis Tionghoa

mengenal lebih dalam mengenai barzanji untuk kemudian menjadi pendukung dan

pelaksana barzanji. Hal ini diakui oleh informan yang telah memberikan

penjelasan faktual sebagai berikut.

Justru saya pribadi sangat yakin, sebelum kami menerima tradisi ini dari
orang tua kami dahulu, maka mereka pasti pernah juga diundang untuk
mengikuti barzanji. Undangan selamatan rumah sebenarnya tetapi
dilakukan dengan cara barzanji. (A10/I.3/T1)

Data yang perlu disajikan lebih jauh untuk mengkonfirmasi data di atas

sekaligus sebagai wujud triangulasi adalah undangan barzanji yang diterima oleh

etnis Tionghoa dari etnis pribumi, bukan semata-mata undangan dalam rangka

syukuran keberhasilan membangun dan atau pindah ke rumah baru melainkan

justru yang banyak terjadi adalah undangan barzanji dalam rangka syukuran ingin

melaksanakan ibadah haji atau pulang dari menunaikan ibadah haji, karena dalam

tradisi komunitas Islam, pelaksanaan barzanji tidak hanya fokus pada saat

menempati rumah baru. Hal ini terungkap secara konkrit dari pernyataan yang

disampaikan informan berikut.

Orang Islam di sini kebanyakan ba undang tetangga termasuk orang Cina
pada saat mau syukuran naik haji, atau yang lainnya seperti selamatan
aqiqah atau dulu kalau ada khataman quran itu dilakukan barzanji, nah itu
diundang juga orang Cina kan tetangga, ada juga berteman, tapi ada juga
diundang karena hubungan kerja. (A6/I.5/T1).

Relevan dengan data di atas, maka dikemukakan data lain yang juga

memberikan keyakinan empirik bahwa banyak jenis barzanji yang telah

dilaksanakan etnis pribumi dan sebelum etnis Tionghoa melaksanakan barzanji,

tentu berawal dari menghadiri undangan barzanji. Hal ini dinyatakan informan

secara konkrit sebagaiman dikutip berikut.

Pasti pernah diundang kemudian lama kelamaan akhirnya dia orang itu
juga mengikuti tradisi barzanji kalau pindah rumah, buktinya saya
beberapa kali di undang untuk baca doa begitu imam lain ada juga yang
diundang. Malahan saya dengar ada di Loli juga Hehe, jadi kuat juga
toleransinya di sini.(A3/I.6/T2)



33

Dari pengenalan terhadap barzanji karena menghadiri undangan barzanji

yang dilaksanakan etnis pribumi, maka kemudian etnis Tionghoa akhirnya

mengakui pula pernah melaksanakan barzanji bahkan menegaskan para orang tua

dari etnis Tionghoa dahulu juga sudah pernah melaksanakan barzanji di kota

Donggala. Hanya saja, etnis Tionghoa tidak mengetahui secara pasti kapan

pertama kali melaksanakan barzanji. Etnis Tionghoa hanya menyadari bahwa

mereka bukan orang pertama di lingkungan keluarganya yang melaksanakan

barzanji. Hal ini secara gamblang disampaikan oleh informan sebagai berikut.

Saya terus terang tidak tahu persis kapan orang tua saya pertama kali
melakukan barzanji itu pak. Tapi saya masih ingat tahun 1997 waktu
bapak beli kapal, maka itu diupacarakan dengan barzanji di kapal itu.
Sekarang bapak saya sudah hampir 90 tahun dan tinggal di Surabaya.
Bapak saya ini langsung dari Cina tepatnya Guang Zhou. Saya sendiri lahir
di Donggala tahun 1973. (A3/I.4/T1)

Merujuk data di atas, dapat dipahami lebih jauh bahwa informan mengakui

orang tuanya yang pernah melaksanakan barzanji sekitar 23 tahun yang lalu.

Namun demikian, tidak dapat memberikan informasi yang pasti kapan pertama

kali orang tuanya melaksanakan barzanji atau kapan pertama kali etnis Tionghoa

secara keseluruhan melaksanakan barzanji di kota Donggala. Pengakuan yang

sama dan memperkuat pernyataan di atas, juga dikemukakan informan lain

sebagai berikut.

Adooh kayaknya sulit itu le barangkali kalau mau cari tahu kapan kami ini
etnis Tionghoa melaksanakan barzanji pertama kali di Donggala karena ini
sudah dilakukan oleh orang –orang tua kita dulu. Pokoknya ini sudah lama
barangkali sebelum kemerdekaan sudah ada ini kebiasaan ba bikin
barazanji. (A8/I.3/T1)

Harus diakui, pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa tidak

seaktif pada zaman dahulu karena dalam pelaksanaan barzanji selalu

membutuhkan momen. Momentum tersebut datang ketika selesai membangun

rumah atau toko baru. Pada saat ingin pindah ke rumah baru atau toko baru maka

dilakukan barzanji. Selain itu, ada pula yang melakukan rehab rumah, setelah

rehab selesai maka tetap melakukan barzanji. Berkaitan dengan fakta tersebut,



34

informan berikut memberikan pandangan berdasarkan pengalaman empiriknya

sebagai berikut.

Saya sendiri juga belum tahu kapan pertama kalinya, tapi yang pasti ini
sudah lama ada di Donggala ini. Saya terakhir melaksanakan barzanji itu
tahun 2010. Ini kan Donggala ini dulu tidak begini, dulu rame jadi ada
banyak yang ba bangun rumah maka dibuatkan lagi itu yang namanya
barzanji. (A9/I.1/T1)

Etnis Tionghoa mengakui dan menyadari barzanji adalah tradisi komunitas

Islam yang diikuti sejak lama. Menarik menghubungkan data tersebut dengan data

lain berkaitan dengan fakta apakah etnis Tionghoa tidak memiliki tradisi pada saat

pindah ke rumah baru, padahal seperti diketahui secara umum etnis Tionghoa

termasuk salah satu etnis yang paling banyak memiliki tradisi yang berpangkal

kepercayaan kepada leluhur.

Etnis Tionghoa memiliki tradisi tersendiri dalam merayakan

keberuntungan khususnya keberhasilan membangun dan memiliki rumah baru

atau toko baru. Tradisi etnis Tionghoa umumnya berdasarkan penghormatan

kepada leluhur atau arwah nenek moyang mereka yang sudah meninggal dunia.

Secara kultural, etnis Tionghoa dikenal sebagai salah satu etnis yang paling

konsisten memberikan penghormatan kepada orang tua atau leluhur (pemujaan).

Selain itu, etnis Tionghoa di kota Donggala juga mengenal kebiasaan yang

populer di kalangan etnis Tionghoa pada umumnya yang disebut dengan nama

Feng Shui, sebagaimana diungkap secara transparan oleh informan sebagai

berikut.

Kalau tradisi asli Tionghoa ya itu waktu bangun rumah maka harus jelas
yang namanya Feng shui nya itu. Ini biasa kita gunakan sampai sekarang
ini juga masih biasa kita gunakan tapi sudah mulai berkurang, itu pun
sudah juga baku campur-campurlah dengan tradisi di sini itu biasanya ba
taruh kelapa, pisang, tebu dan lain-lain buah-buahan di tiang rumah. Orang
bilang pusat rumah atau posi bola. (A3/I.1/T2)

Feng Shui antara lain berkaitan dengan memilih posisi dan letak rumah

atau bangunan apapun yang banyak dipergunakan dalam kehidupan sehari-hari,

karena itu di kalangan etnis Tionghoa mengenal istilah Feng Shui dapur, Feng

Shui kamar, Feng Shui kamar mandi, dan berbagai jenis Feng Shui lainnya. Data



35

di atas juga memberikan informasi lebih lanjut bahwa dalam membangun rumah

atau toko, etnis Tionghoa juga sudah mulai mengenal kebiasaan meletakkan buah-

buahan di tiang utama rumah yang sedang dibangun. Tradisi semacam ini

merupakan kebiasaan yang banyak digunakan etnis pribumi khususnya komunitas

Islam pada saat membangun rumah baru.

Secara keseluruhan dapat ditegaskan etnis Tionghoa memang tidak

memiliki tradisi yang sama seperti barzanji. Jika kemudian melaksanakan

barzanji, maka sudah barang tentu terjadi perubahan perilaku kultural religi di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Perubahan perilaku kultural religi

dimaksud setidaknya terlihat dari fakta bahwa barzanji bukan merupakan tradisi

leluhur etnis Tionghoa, tetapi kemudian menjadi tradisi yang dilakukan intensitf

sesuai momentum yang dilakoni bahkan terkesan tidak akan menempati rumah

baru atau toko baru tanpa diawali dengan melaksanakan ritual membaca barzanji

sebagaimana dinyatakan informan sebagai berikut.

Di dalam tradisi orang Cina tidak ada yang namanya barzanji atau baca-
baca doa begitu. Tapi maknanya barangkali sama di mana orang Cina
kalau mau bangun rumah harus berdasarkan perhitungan Feng Shui
namanya, setelah itu kita tetapkan hari baik lalu pindah, kemudian juga
memuja leluhur, bakar dupa kira-kira begitu dulunya. (A4/I.1/T2)

Berdasarkan data tersaji di atas, dapat dipastikan barzanji tidak dikenal

dalam budaya etnis Tionghoa di kota Donggala melainkan upacara memuja

leluhur untuk merayakan rasa syukur. Jika etnis Tionghoa kemudian banyak yang

melakukan barzanji berarti telah terjadi suatu transformasi dalam cara pandang

etnis Tionghoa terhadap tradisi pindah atau menempati rumah baru. Perubahan

pola pikir tersebut diakui informan sebagai berikut.

Menurut saya memang pasti ada perubahan pola pikir termasuk orang tua
saya dulu juga begitu, tidak mungkin kita lakukan kalau tidak ada
perubahan. Dulu kan itu kita kenal Feng Shui atau semacam posisi yang
baik.(A2/I.4/T2)

Berkaitan dengan tradisi etnis Tionghoa untuk merayakan atau

mengupacarakan momen membangun rumah baru, maka dikenal Feng Shui. Etnis

Tionghoa di kota Donggala memahami Feng Shui sebagaimana dijelaskan oleh

informan sebagai sebagai berikut.



36

Feng Shui itu intinya adalah hidup damai dengan lingkungan alam, maka
harus cari itu posisi rumah yang bagus termasuk harinya bagus untuk
membangun rumah. (A3/I.2/T2)

Etnis Tionghoa mengakui barzanji bukan merupakan tradisi leluhur. Bagi

etnis Tionghoa penghormatan kepada leluhur merupakan cara merefleksikan

keberuntungan hidup. Namun demikian, etnis Tionghoa mengenal Feng Shui yang

tampaknya secara esensial cenderung disamakan dengan barzanji. Pemahaman

etnis Tionghoa ini bertitik tolak dari suatu pemikiran bahwa baik barzanji maupun

Feng Shui berkaitan dengan upaya mencapai kedamaian dalam menjalani

kehidupan sosial.

Pemahaman yang mengekuivalenkan antara barzanji dengan Feng Sui

tentu saja tidak bersifat general, dalam arti kata pemahaman yang merelevansikan

antara barzanji dengan Feng Shui adalah pemahaman yang dianut oleh etnis

Tionghoa bukan etnis pribumi. Bagi etnis pribumi barzanji berkaitan dengan

Allah SWT sebagaimana ditegaskan informan sebagai berikut.

Barzanji itu merupakan tradisi dalam agama Islam. Ini tradisi tetap ada
kaitannya dengan agama. Jadi ini dilakukan karena berkaitan dengan
agama Islam jadi ini tetap kita percaya ada hubungannya dengan Allah.
Makanya ini hampir semua pernah melakukannya. Barangkali hanya
sebagian yang tidak pernah melakukan, seperti saudara kita yang dari
Muhammadiyah, tapi bagusnya lagi kalau diundang tetap juga datang
karena menghargai undangan itu. (I2/I.6/T2)

Etnis Tionghoa secara objektif mengakui barzanji merupakan tradisi Islam

yang sangat kuat mengakar dalam kehidupan masyarakat di kota Donggala

sehingga tidak mengherankan jika kemudian diikuti dan dilaksanakan berbagai

unsur masyarakat meskipun masyarakat yang mengikuti barzanji sebagian bukan

bagian dari komunitas Islam sebagaimana dinyatakan oleh informan sebagai

berikut.

Lingkungan sekitar Donggala ini memang diakui yang namanya tradisi
barzanji sangat kuat. Ya tentunya sebagai bagian dari itu maka sudah
seharusnya orang orang Cina juga tidak salah kalau mengikutinya.
Malahan sebenarnya dimana kita berada maka di situ kita harus ikut sesuai
adat yang berlaku. Begitu kan pak orang orang tua dulu meyakinnya.
(A3/I.4/T2).



37

2. Goal Attainment

Data yang telah sebelumnya tidak sekadar menunjukkan pandangan etnis

Tionghoa yang menilai tradisi barzanji sangat kuat di kota Donggala melainkan

sekaligus memberikan informasi mengenai motivasi etnis Tionghoa menjadi

pelaksana barzanji yakni menyesuaikan diri dengan lingkungan sosial tempat

tinggal. Berkaitan dengan keberadaan etnis Tionghoa yang dewasa ini menjadi

pelaksana barzanji, maka menarik juga menambahkan dengan data lain yang

menegaskan tradisi Feng Shui sendiri yang merupakan tradisi etnis Tionghoa,

ternyata tidak lagi terlalu dominan dilakukan dewasa ini, setidaknya tidak terlihat

secara demonstratif.

Ya kalau sekarang kelihatannya mulai berkurang. Tetap kita percaya Feng
Shui, tapi tidak kenapa sudah mulai berkurang paling tidak tidak terlalu
kelihatan dilaksanakan oleh orang Cina. Barangkali itu tadi karena lebih
banyak barzanji. Memang biasa juga ada Feng Shui nya sekaligus habis itu
dilaksanakan barzanji. (G3/I.3/T1).

Data lain yang penting untuk disajikan lebih lanjut adalah berkaitan

dengan motivasi etnis Tionghoa melakukan adaptasi. Secara tersirat jika dicermati

data yang telah disajikan sebelumnya dapat ditegaskan bahwa menyesuikan diri

dengan lingkungan merupakan motivasi etnis Tionghoa beradaptasi dengan

barzanji. Informasi yang berkaitan dengan hal tersebut perlu didalami lebih jauh

sehingga dalam studi ini peneliti juga mempertanyakan dan menghubungkan

motif ekonomi dalam beradaptasi dengan barzanji. Informan memberikan

penjelasan mengenai hal tersebut sebagai berikut.

Menurut saya pak, tidak ada pengaruhnya melaksanakan atau tidak
melaksanakan barzanji dengan untung. Misalnya makin laris usaha dan
dapat untung besar kalau barzanji dilakukan, yang saya rasakan tidak
begitu. Ini kan tradisi yang bagus jadi kita laksanakan. Tapi ya, saya tidak
tahu juga kalau orang tua kami dulu, apakah memang melakukan barzanji
ini sebagai pendekatan atau bagaimana, itu mungkin saja tapi sekarang
tidak begitu saya kira. (G4/I.1/T2).

Berdasarkan data yang disajikan di atas, sangat jelas faktor ekonomi bukan

merupakan motif etnis Tionghoa untuk beradaptasi dengan lingkungan atau

beradaptasi dengan barzanji bahkan melaksanakan barzanji. Paling tidak, untuk

konteks kekinian penolakan tersebut dinyatakan oleh informan kalangan etnis



38

Tionghoa, akan tetapi untuk lebih meneguhkan keyakinan empiris sebagai suatu

kebenaran koherensi, maka dilakukan triangulasi sumber dengan informan lain

yang menyatakan.

Ya, tidaklah. Tidak ada juga harapan atau kami mengharapkan yang
namanya melaksanakan tradisi itu tidak ada sangkut pautnya dengan
ekonomi atau cari untung. (G2/I.4/T1)

Data di atas memberikan kepastian bahwa faktor ekonomi yang dipahami

secara material untuk mencari keuntungan bukan faktor yang memotivasi etnis

Tionghoa melaksanakan barzanji. Data lain yang diberikan informan sehingga

tidak berkenan dinilai mencari keuntungan ekonomi dalam pelaksanaan barzanji,

dijelaskan sebagai berikut.

Tradisi itu kan sifatnya budaya dan kita ini terikat dengan budaya. Kan
orang bilang di mana bumi dipijak di situ langit dijunjung. Maka itu,
dilakukan budaya yang memang bagus untuk kita semuanya, seperti
barzanji ini. (G2/I.3/T2)

Pernyataan verbal etnis Tionghoa bahwa adaptasi terhadap barzanji bukan

karena dorongan ekonomi juga diakui informan pribumi yang menyatakan secara

tegas bahwa menurut “pengalaman saya yang sudah lama bergaul dengan mereka,

kalau urusan masyarakat seperti barzanji itu tidak ada itu saya lihat karena

masalah ekonomi.” (G1/I.5/T2). Hal ini menunjukkan baik secara internal

(kalangan etnis Tionghoa) maupun eksternal (etnis pribumi) tidak mengakui

faktor ekonomi sebagai motif adaptasi.

Berdasarkan data di atas dapat ditegaskan adaptasi yang dilakukan oleh

etnis Tionghoa bukan karena mencari keuntungan ekonomi apalagi kalau

ditriangulasi dengan hasil pengamatan, maka semakin terang benderang bahwa

ekonomi bukan merupakan faktor pendorong etnis Tionghoa beradaptasi dengan

barzanji, karena “konsumen etnis Tionghoa tidak hanya dari kota Donggala, ada

juga dari Bone Oge, Tosale, Limboro, Towale, bahkan sampai Surumana.” (Hasil

pengamatan pada 12 – 16 April di kota Donggala dan telah dikonfirmasi secara

acak dengan konsumen dimaksud). Setidaknya data ini memperkuat fenomena

kekinian yang memperlihatkan strategi ekonomi bukan faktor determinan etnis

Tionghoa melaksanakan barzanji.



39

Data hasil pengamatan di atas ditriangulasi dengan wawancara ke

beberapa informan. Menurut salah seorang informan “pembeli di toko saya ini

macam-macam kalangan, asalnya juga macam-macam ada yang dari Donggala

memang, tapi ada juga dan banyak yang dari luar Donggala, misalnya dari dari

Banawa Selatan.” (G4/I.4/T1). Begitu pula wawancara yang dilakukan dengan

informan lain menyatakan bahwa “yang belanja di Donggala bukan hanya orang

Donggala banyak dari luar, terutama dari Kabonga, Boneoge, dan daerah Ganti ke

sana. (G5/I.1/T2). Hal yang sama dinyatakan oleh etnis pribumi yang menegaskan

bahwa “yang pasti bukan hanya orang Donggala yang belanja di Donggala tapi

dari daerah sekitar Donggala juga.” (G2/I.5/T2). Dengan demikian, data tersebut

memperkuat fakta bahwa konsumen etnis Tionghoa bukan hanya masyarakat

Donggala  melainkan juga dari luar kota Donggala.  Hal ini memperkuat asumsi

bukan faktor ekonomi yang memotivasi etnis Tionghoa melaksanakan barzanji.

Bagi etnis Tionghoa, yang paling penting adalah merasakan adanya

kemudahan untuk melaksanakan barzanji. Secara spesifik dikemukakan bahwa

mula-mula etnis Tionghoa diundang mengikuti barzanji oleh masyarakat pribumi

atau komunitas Islam, dan ketika hajatan barzanji ingin dilakukan sendiri etnis

Tionghoa, maka etnis Tionghoa merasakan ada kemudahan untuk melaksanakan

barzanji. Dalam Islam secara prinsipil, memang ada kemudahan (bukan

menggampangkan) dalam melaksanakan budaya bahkan dalam melaksanakan

syariat pun Islam tidak memberatkan umatnya. Karena adanya prinsip kemudahan

tersebut, maka etnis Tionghoa tidak dilarang melaksanakan barzanji sebagaimana

dinyatakan oleh informan sebagai berikut.

Kalau saya lihat terbuka barzanji itu semua orang bisa kalau mau apalagi
kalau orang Cina memang sudah Islam tambah bagus lagi, seperti itu La
Ming King masuk Islam itu kawin dengan La Hapsah sudah lama.
(G1/I.2/T2)

Senada dengan data yang disajikan di atas, kemudahan dalam

melaksanakan barzanji juga dirasakan secara khusus oleh informan lain dari

kalangan etnis Tionghoa sebagaimana pernyataan berikut ini.

Barzanji ini kan kita bisa bertemu banyak orang, siapa saja saya lihat tidak
dilarang kalau mau bikin barzanji. Jadinya biar pun saya ini orang Cina



40

bukan orang Islam, tapi bisa kita lakukan juga di rumah kita atau di toko.
(I1/I.3/T2)

Mencermati display data di atas, maka dapat ditarik suatu pemahaman

dalam pandangan etnis Tionghoa tidak ada larangan untuk melaksanakan barzanji

siapa pun dia, sehingga etnis Tionghoa mudah beradaptasi dan melaksanakan

barzanji. Penyajian data ini maupun data sebelumnya, terlihat jelas berkaitan

dengan fungsi adaptasi dalam transformasi budaya religi pada pelaksanaan

barzanji di kalangan etnis Tionghoa.

Setelah menyajikan data fungsi adaptasi sebagai bagian dari fungsi AGIL,

maka data selanjutnya yang perlu disajikan dalam kerangka fungsi AGIL tersebut

adalah data tentang goal attainment. Pada saat menyajikan data tentang fungsi

adaptasi sebenarnya sangat penting menelusuri data awal mula etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji karena dengan mengetahui awal mula etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji, maka dapat diungkap alasan fundamental mengapa etnis

Tionghoa mau melaksanakan barzanji.? Secara spesifik pengetahuan tentang awal

mula etnis Tionghoa melaksanakan barzanji sebenarnya sangat penting untuk

menelusuri lebih dalam mengenai motif etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di

kota Donggala.

Pengetahuan tentang motif awal etnis Tionghoa melaksanakan barzanji

dapat memberikan penjelasan komprehensif mengenai tujuan utama atau goal

attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji, akan tetapi seperti ditegaskan

pada penyajian data sebelumnya bahwa pemahaman dan pengetahuan etnis

Tionghoa sangat terbatas sehingga kehilangan jejak pertama kali dalam

melaksanakan barzanji. Namun demikian, data yang telah disajikan sudah

menegaskan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan karena faktor ekonomi

atau tidak berkaitan dengan upaya mencari keuntungan material.

Segala kemungkinan yang berkaitan dengan motif etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji atau secara spesifik motif etnis Tionghoa beradaptasi

dengan barzanji perlu ditelusuri, oleh karena itu selain menggali kemungkinan

motif ekonomi juga dihubungkan dengan motif memberikan suatu nilai material

kepada tetangga, teman, dan masyarakat secara keseluruhan. Dengan perkataan



41

lain, motif saling memberi dan membagi juga perlu digali lebih jauh untuk

memastikan motif etnis Tionghoa beradapatasi dengan barzanji karena hal ini

berkaitan dengan pencapaian tujuan dalam sistem AGIL. Berkaitan dengan hal ini,

maka berikut dikemukakan data hasil penelitian sebagai berikut.

Begini, memang kita ini hidup untuk saling berbagi, tapi kalau
hubungannya dengan barzanji,  mungkin tidak sejauh itu ya karena kan
begini, ba barazanji ini kan tidak setiap saat jadi memang kita saling
memberikan namun niatnya itu bukan karena itu saja. Tidak tahu kalau
dulu, ini saya bicara yang sekarang saja. (G6/I.1/T2).

Senada dengan data di atas, informan lain memberikan penguatan yang

menunjukkan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa bukan karena motif atau

tujuan saling memberi dan membagi. Hal ini tampak dari penegasan informan

sebagai berikut.

Oh tidak saya kira ya, jadi memang yang namanya acara-acara begitu pasti
ada saling memberikan minimal ya tuan rumah memberikan jamuan
kepada tamu undangan itu wajar saja, tapi kan barzanji itu berkaitan
dengan tradisi yang bersifat agama, jadi mungkin masih jauh dari itu.
Kalau dulu dulu orang tua kami barangkali, tapi kalau sekarang saya jamin
tidak itu. (G3/I.3/T2)

Berdasarkan data di atas, tampak jelas niat saling memberikan dinilai

masih jauh dari tujuan barzanji artinya saling memberi dan berbagi secara material

bukan menjadi alasan atau tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji. Namun

demikian, informan tidak menutup kemungkinan jika fenomena tersebut terjadi

pada zaman dahulu atau ketika awal orang tua etnis Tionghoa melaksanakan

barzanji di kota Donggala.

Mau tidak mau sebenarnya di dalam barzanji itu tuan rumah selalu ada
yang namanya konsumsi itu. Jadi sudah otomatis itu, sama juga dengan
kalau kita orang Islam yang bikin itu barzanji niatnya itu bukan mau bagi-
bagi makanan, barzanji kan ini berkaitan dengan agama. (G5/I.4/T2)

Data tentang goal attainment dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis

Tionghoa di kota Donggala, tampaknya membuka berbagai perspektif baru yang

mencerminkan persepsi etnis Tionghoa terhadap barzanji. Dari persepsi ini

melahirkan tujuan pelaksanaan barzanji. Salah satu dimensi yang menarik

dicermati adalah etnis Tionghoa melaksanakan barzanji, pada prinsipnya belum



42

atau tidak mengetahui arti barzanji itu sendiri. Apa yang dimaksud barzanji,? bagi

etnis Tionghoa belum dipahami atau diketahui dengan baik. Hal ini ditegaskan

informan sebagai berikut.

Mohon maaf pak, saya belum tahu arti kata barzanji itu. Yang penting
dilakukan masyarakat terutama yang muslim itu ya kita lakukan juga kan
tidak tidak ada ruginya. Soal isinya belum tahu tapi pasti bukan suatu yang
tidak baik pasti bagus. Maka perlu kita lakukan bersama-sama dengan
semua masyarakat. (G7/I.1/T2)

Semua unit analisis yang berasal dari etnis Tionghoa yang pernah

melaksanakan barzanji tidak satupun yang mengetahui arti dan isi barzanji.

Namun semua unit analisis etnis Tionghoa mengetahui sosok Nabi Muahmmad

SAW, paling tidak etnis Tionghoa tidak asing mendengar nama Nabi Muhammad

SWA dan dapat memberikan penjelasan secara spontan jika diajukan pertanyaan

mengenai nama Nabi Muhammad SAW.

Saya tahu, dalam Islam kan ada nabinya yaitu Nabi Muhammad, sama
juga dengan agama-agama lain saya tahu juga seperti di Kristen itu ada
juga di Budha juga Sidharta dan di Kong Hu Cu juga ada namanya Kong
Fu Tse, tahu saya semua itu. (G4/I.4/T2)

Kembali ke data yang berkaitan dengan arti dan isi barzanji, ternyata

belum diketahui dengan baik oleh etnis Tionghoa. Apa itu barzanji dan apa yang

dibaca dalam barzanji, serta apa arti dari bacaan tersebut belum diketahui oleh

etnis Tionghoa. Berkaitan dengan hal tersebut, maka sebagai bentuk triangulasi

sumber,  maka data dari informan di atas perlu dikonfirmasi dengan informan lain.

Hasil konfirmasi ini menyatakan sebagai berukut.

Tidak le, belum tahu artinya apalagi isi dari barzanji itu. Yang kita orang
Cina ini tahu bahwa itu kebaikan karena tradisi budaya maka mesti kita
jalankan. Barzanji ini berkaitan dengan tradisi Islam, maka pasti itu ada
hubungannya dengan memuji Tuhan. (G2/I.2/T2 dan G3/I.2/T2, lihat juga
data G1/I.3/T3)

Jika data di atas dicermati, maka dapat dinyatakan etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji sama sekali belum mengetahui apa itu barzanji dan apa

isinya.? Bukan hanya etnis Tionghoa, menurut pandangan informan etnis pribumi

pun yang beragama Islam belum tentu semua telah memahami arti dari bacaan

barzanji sebagaimana data berikut ini.



43

Menurut pengalaman saya, barangkali juga ya tidak semuanya kita yang
orang Islam ini ba baca barzanji lalu dimengerti apa itu artinya dari bacaan
itu. Barang tidak semua itu paham. Yang penting kan di sini umat Islam
itu mau melaksanakan budaya yang sifatnya religius. (I3/I.6/T2)

Etnis Tionghoa menyadari dan mengakui tidak memahami arti bacaan

dalam barzanji, akan tetapi bagi etnis Tionghoa hal itu tidak terlalu penting karena

yang paling mendasar bagi etnis Tionghoa adalah barzanji dilakukan oleh

komunitas Islam maka pasti berkaitan pula dengan memuji Tuhan. Etnis Tionghoa

beranggapan di dalam barzanji ada unsur mengaji (membaca ayat suci Al-quran),

karena ada unsur mengaji maka etnis Tionghoa menghubungkannya dengan

agama Islam atau dengan Tuhan, sebagaimana dinyatakan oleh informan sebagai

berikut:

Menurut pemahaman saya, barzanji itu membaca Al-quran jadi pasti
berkaitan dengan kebaikan karena sejak kecil saya lihat anak-anak
diajarkan baca quran. Teman-teman saya waktu kecil juga begitu. Jadi kita
tidak terlalu heran mendengarnya. (G5/I.4/T2)

Kecenderungan etnis Tionghoa menyamakan antara membaca Al-quran

dengan barzanji tampaknya berdasarkan pengalaman selama ini bahwa membaca

Al-quran terdengar seperti membaca barzanji. Informan lain memberikan data

bahwa membaca Al-quran sama dengan membaca barzanji karena etnis Tionghoa

sudah sering dan hampir setiap hari mendengar bacaan Al-quran dari Masjid Raya

Donggala. Hal ini berkaitan erat dengan pelaksanaan sholat lima waktu atau sholat

Jumat, yang mana sebelum adzan terlebih dahulu dilantunkan ayat suci Al-quran

dari Masjid Raya Donggala sebagaimana diakui informan yang menyatakan

sebagai berikut.

Kalau yang saya pahami pak, itu yang dibaca di barzanji sama dengan
mengaji karena tidak ada bedanya dengan kalau kita dengar itu orang
mengaji dari masjid raya itu dekat sini. (G5/I.3/T2)

Display data di atas tampaknya belum memberikan pemahaman yang

mendasar mengenai goal attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji,

karena itu pada pengumpulan data putaran kedua didalami lebih mendalam

pencapaian tujuan pada transformasi budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa. Hasil pendalaman wawancara mengindikasikan tujuan



44

etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak dapat dipisahkan dari dimensi

keberuntungan sehingga perlu dirayakan atau disyukuri melalui ritual yang

dinamakan barzanji. Informan memberikan keterangan yang spesifik dengan

menyatakan.

Intinya itu, kalau kita dapat rejeki maka tentu perlu disyukuri.Berhasil
memiliki rumah atau membuka toko, maupun membeli barang yang
harganya tinggi sampai ratusan juta kan suatu keberhasilan itu namanya,
maka kita lakukan barzanji bersama dengan keluarga, tetangga dan teman-
teman yang ada di lingkungan kita. (G5/I.2/T2  dan G6/I.2/T2, diperkuat
dengan data A10/I.1/T1 dan L2/I.4/T3)

Berdasarkan data di atas dapat dipahami lebih komprehensif bahwa etnis

Tionghoa melaksanakan barzanji untuk menunjukkan rasa syukur atas segala

nikmat yang telah diraih dalam kehidupan sehari-hari. Rasa syukur tersebut

sekaligus mencerminkan suatu kesadaran tentang leluhur karena bagi etnis

Tionghoa setiap bentuk religi dan ritual ada kaitannya dengan leluhur dan roh

nenek moyang sebagaimana dinyatakan lebih lanjut oleh informan sebagai

berikut.

Barzanji menurut saya adalah cara atau jalan untuk menunjukkan adanya
rasa syukur, kebahagian karena sudah mendapatkan suatu keberuntungan.
Soal caranya ya kita ikuti yang paling banyak dilakukan di Donggala yaitu
barazanji, orang di sini mabbarazanji. (G1/I.1/T3 dan G2/I.1/T3 dan
diperkuat dengan data G2/I.4/T3 dan G4/I.3/T2)

Depth interview di atas berhasil menemukan satu kata kunci yang

berkaitan dengan tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji yakni

memanjatkan rasa syukur atas limpahan rejeki yang telah diperoleh. Jika data

tersebut ditarik lebih dalam, maka pada akhirnya sampai pada suatu pemahaman

yang spesifik bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji karena berkeinginan

untuk mewujudkan suatu keselamatan hidup baik secara alamiah atau berkaitan

dengan spiritual maupun secara sosial.

Aspek yang menarik dicermati lebih jauh adalah ungkapan rasa syukur

tersebut tampaknya masih terikat dengan leluhur karena secara kultural etnis

Tionghoa memang tidak mungkin dapat dipisahkan dengan konsep menghormati

dan menjunjung tinggi leluhur. Dimana pun etnis Tionghoa berada, maka konsep



45

penghormatan pada leluhur sangat dijunjung tinggi terutama yang berkaitan

dengan konsep bapak atau ayah. Hal ini secara tegas dinyatakan oleh informan

sebagaiman terlihat di bawah ini.

Mohon maaf, kami memang punya tradisi sangat hormat kepada leluhur.
Jadi bukan berarti tidak percaya pada kekuatan yang lain, misalnya
kekuatan yang Maha Agung, tetapi sekali lagi bagi orang Cina
keberadaannya tidak bisa dipisahkan dengan leluhurnya. (G1/I.3/T3)

Etnis Tionghoa tetap percaya kepada kekuatan transendental setidaknya

terlihat pada diri  etnis Tionghoa yang ada di kota Donggala, meskipun juga harus

diakui bahwa penghormatan pada leluhur mendapat tempat tersendiri dan

tampaknya hal itu pun dimaknai sebagai bentuk pengakuan terhadap kekuatan

transsendental.

Ya, tentunya kita semua percaya kepada adanya kekuatan di luar yang
kelihatan kan. Makanya tidak salah kalau rasa syukur dikaitkan dengan
leluhur tadi. (G2/I.4/T3)

Penghormatan kepada leluhur antara lain ditunjukkan pula oleh etnis

Tionghoa dalam bentuk  “memajang foto orang tua di rumah terutama yang sudah

meninggal dunia” (Hasil pengamatan pada tanggal 24 – 26 April 2020 di kota

Donggala). Berdasarkan data goal attainment yang telah dikemukakan, maka

penelitian ini sampai pada suatu pemahaman bahwa tujuan etnis Tionghoa

melaksanakan  barzanji adalah untuk memperoleh keselamatan.

Berbasis pada pemahaman tersebut, peneliti kembali melakukan

pendalaman ketika wawancara pada putaran ketiga dilakukan bahkan pada

wawancara tahap selanjutnya meskipun tidak didesain dalam skema penelitian

karena beberapa informan diwawancarai lebih dari 3 kali meskipun tidak lagi

dilakukan dalam bentuk by design melainkan dalam suasana insidental. Peneliti

ingin memastikan bahwa “mencari keselamatan” memang merupakan tujuan etnis

Tionghoa melaksanakan barzanji.

Hasil penggalian akhirnya memberikan keyakinan empirik kepada peneliti

bahwa memang keselamatan menjadi orientasi etnis Tionghoa melaksanakan

barzanji, karena dari hasil pendalaman dinyatakan oleh informan ada “perasaan

takut” kalau tidak melaksanakan barzanji padahal sebelumnya sudah pernah



46

melaksanakan barzanji pada momen terdahulu, maka ketika menemukan

momentum yang sama misalnya mendapat keberuntungan memiliki rumah atau

toko baru, maka harus melaksanakan barzanji.

Terus terang ya, saya memang harus mengakui ada juga perasaan was-was
atau semacam rasa takut-takut kalau sampai tidak barzanji kemudian
menempati rumah atau toko baru. Takut celaka begitu, makanya
laksanakan barzanji sesuai kebiasaan orang tua dulu. (G6/I.4/T2)

Dalam ungkapan yang berbeda dinyatakan oleh informan lain bahwa etnis

Tionghoa memang mengakui ada perasaan takut jika tidak melaksanakan barzanji

padahal sudah pernah melakukan  barzanji sebelumnya sebagaimana diungkapkan

sebagai berikut.

Sampai saat ini saya sudah tiga kali pernah melaksanakan barzanji, jadi
saya mengakui ada rasa khawatir lah kalau tidak melakukan. Barzanji
itukan doa sebenarnya, maka perlu berdoa supaya kita selama semua.
Mungkin begitu kira-kira pak. (G1/I.2/T3)

Data di atas menarik dicermati karena memberikan perspektif baru yakni

selain mempertegas perasaan takut jika tidak melaksanakan barzanji yang disebut

dengan istilah khawatir, juga memberikan suatu pemahaman bahwa barzanji sama

dengan berdoa.

Seperti tadi dibilang ada kaitannya kah itu barzanji dengan keselamatan.
Menurut yang saya pahami bisa saja itu ada. Barzanji baca doa jadi untuk
selamat. Pokoknya mau amanlah dan selamat maka perlu melakukan yang
sudah dilakukan orang tua. (G2/I.3/T3)

Barzanji disamakan dengan doa juga ditemukan dalam pandangan

informan lain yang sekaligus mempertegas bahwa tujuan melaksanakan barzanji

adalah keselamatan baik keselamatan dalam arti spiritual maupun keselamatan

sosial sehingga perlu berdoa.

Oh ya pasti ada hubungannya antara barzanji dengan doa selamat. Selamat
ini tidak hanya selamat dalam arti aman sejahtera di tengah masyarakat,
tapi juga selamat dalam arti nilai budaya dan agama. (G3/I.1/T3)

Berdasarkan data yang disajikan di atas dapat ditegaskan etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji karena ingin mencapai keselamatan baik secara sosial

maupun secara religi sehingga etnis Tionghoa menganggap barzanji sama dengan



47

berdoa, dan ini tentu dipahami sebagai bentuk transformasi budaya religi pada

pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa. Keseluruhan data di atas

mempertegas bahwa goal attainment etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak

dapat dipisahkan dengan konsep berhasil, syukur, doa dan selamat.

3. Fungsi Integrasi

Setelah menyajikan data tentang fungsi adaptasi dan goal attainment,

maka selanjutnya disajikan pula data tentang fungsi integrasi sebagai salah satu

unsur pembentuk fungsi AGIL. Fungsi integrasi sesungguhnya berkaitan dengan

pelibatan berbagai pihak dalam pelaksanaan barzanji. Baik etnis Tionghoa

maupun etnis pribumi mengakui, siapapun yang melaksanakan barzanji, maka

mutlak melibatkan banyak pihak karena barzanji tidak dapat dilakukan oleh satu

pihak saja.

Pelaksanaan barzanji tidak mungkin dapat dilakukan tanpa orang lain yang
membantu. Pihak yang melaksanakan barzanji atau tuan rumah pasti
meminta bantu orang lain, misalnya imam untuk baca barzanji, dan juga
mengundang orang dan tetangga. (I1/I.5/T2)

Jika etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji, maka tetap juga harus

melibatkan orang lain, bahkan keterlibatan pihak lain jauh lebih banyak karena

mulai dari penyampaian informasi sampai dengan menghidangkan konsumsi

barzanji harus melibatkan pihak lain dan hal ini diakui oleh informan sebagaimana

terlihat berikut.

Begini itu pak, soal pelaksanaan barzanji, pokoknya saya ada niat maka
saya laksanakan, saya minta tolong dipanggilkan Pak Imam masjid
Donggala, saya minta tolong juga sama teman yang Islam supaya saya
dipanggilkan imam untuk bantu baca barzanji di rumah. (I2/I.2/T2)

Berdasarkan data di atas, etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji

meminta bantuan kepada teman atau seseorang untuk memohon kepada imam

agar datang ke rumah etnis Tionghoa untuk membaca barzanji. Lain lagi

pengalaman Asmin yang dituturkan oleh anaknya sekaligus salah seorang

informan dalam penelitian ini bahwa ketika melaksanakan barzanji atas

keberhasilan dan keberuntungan memiliki kapal baru, maka yang diundang



48

membaca barzanji adalah imam masjid Watusampo, sebagaimana dijelaskan

sebagai berikut.

Pada tahun 1997, bapak saya bikin barzanji di kapal yang baru di beli.
Saya diminta panggil pak Darman dia ini imam di Watusampo karena
kebetulan pak imam ini teman bapak karena dulu pernah kerja dengan
orang tua, jadi dekat maka pak imam Darman yang dipanggil baca
barzanji. (I3/I.4/T2)

Berkaitan dengan keberadaan imam atau ustadz dalam pelaksanaan

barzanji yang didesain etnis Tionghoa, maka tentu memiliki peran yang sangat

penting karena bertugas sebagai pemimpin proses pelaksanaan barzanji. Etnis

Tionghoa memang pihak yang menginisiasi barzanji, akan tetapi jalannya barzanji

ditentukan oleh imam. Salah seorang imam yang pernah terlibat dalam

pelaksanaan barzanji yang dilaksanakan oleh etnis Tionghoa menjelaskan sebagai

berikut.

Pernah saya diminta baca barzanji di rumah La Fandi Chandra, jauh
sebelum acara sudah dikasih tahu memang saya, kemudian pada hari
pelaksanaannya dikasih tahu lagi. Pelaksanaannya, sesuai dengan yang
biasa dilakukan umat Islam. Tidak ada dia campuri urusan bacaan atau
prosesnya. (A4/I.6/T2)

Ada dua hal yang terungkap dari deskripsi data di atas. Pertama proses

pemberitahuan kepada pemimpin barzanji dilakukan lebih dari satu kali yakni

sebelum pelaksanaan barzanji pada pada hari pelaksanaan barzanji. Berkaitan

dengan pelaksanaan barzanji dan keberadaan etnis Tionghoa yang mengikuti

barzanji, dijelaskan oleh informan lain yang menyatakan bahwa.

Yang saya lihat dia orang tidak ba ikut baca, cuma kalau kita angkat
tangan berdoa ba angkat tangan juga dia orang dan ada juga yang pakai
songkok. Hehehe, sudah begitu budaya kita, saling menghormati tapi ini
bukan campur baur. (I3/I.5/T2)

Etnis Tionghoa memang pelaksana acara barzanji, tetapi proses barzanji

ditentukan dan dikendalikan sepenuhnya oleh imam karena hal itu merupakan

tugas dan kewenangan imam. Senada dengan data di atas, informan lain

memberikan penjelasan yang dapat dinilai sebagai bentuk triangulasi sumber

karena membandingkan atau memperkuat antara satu informan dengan informan



49

lain bahwa mengenai pelaksanaan acara barzanji sepenuhnya menjadi tugas dan

tanggung jawab imam atau ustadz yang memimpin barzanji.

Istilahnya itu pak, yang melaksanakan barzanji memang saya. Tapi saya
kan tidak paham itu bagaimana caranya, maka yang paham adalah pak
ustadz atau pak imam. Maka kita serahkan sepenuhnya pada imam, tidak
kita campuri, kita hanya pelaksana untuk kepentingan saya sebagai orang
yang melaksanakan di rumah. (I3/I.2/T2)

Selain melibatkan imam atau ustadz dan tentu saja tuan rumah pelaksana

barzanji, maka fungsi integrasi pada pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis

Tionghoa ini juga melibatkan para undangan. Undangan tersebut ada yang dari

kalangan etnis Tionghoa itu sendiri dan ada juga dari etnis pribumi yang terdiri

atas tetangga, teman, atau rekan bisnis. Hal ini diyakini berdasarkan data yang

disampaikan oleh informan sebagai berikut.

Oh ya pak, barzanji itu kan di mana pun pasti ba undang orang, baik itu
tetangga maupun teman atau masyarakat. Begitu juga kalau orang Cina
yang melaksanakan barzanji, maka sama saja tetap juga ba undang dan
satu lagi jelas yang pimpin barzanji pasti Islam. (I2/I.5/T2)

Mengundang tetangga, teman, rekan bisnis dan keluarga serta masyarakat

secara umum untuk hadir dalam barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa

sebenarnya bukan hal baru karena dalam pelaksanaan barzanji memang ada

semacam “kewajiban” mengundang orang lain untuk datang bersama menghadiri

barzanji. Demikian pula ketika etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di kota

Donggala juga dihadiri para undangan. Hal ini dinyatakan tegas informan etnis

Tionghoa sebagai berikut.

Ya, jelas itu harus mengundang untuk rame-rame merayakan kesyukuran
dan baca doa barzanji, makanya waktu kapal dibarzanjikan diundang
semua tetangga, teman-teman, dan keluarga tentunya. Tapi kan
undangannya itu tidak tertulis, hanya lisan karena kita sudah baku tahu
semua. (I4/I.4/T2)

Merujuk pada data di atas dapat dinyatakan bahwa barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa tidak berbeda dengan barzanji yang dilaksanakan

etnis pribumi yakni tetap mengundang berbagai pihak untuk bersama-sama

mengikuti barzanji. Dengan demikian telah teridentifikasi unsur-unsur yang

mengintegrasikan barzanji yakni; etnis Tionghoa sebagai pelaksana, imam atau



50

ustadz sebagai unsur yang memandu jalannya barzanji, dan tamu undangan yang

mengikuti barzanji. Selain ketiga unsur tersebut, masih ada satu unsur yang sangat

penting, akan tetapi sering tidak menjadi perhatian dalam pelaksanaan barzanji

termasuk dalam suatu kajian ilmiah sering diabaikan ketika mengkaji barzanji

yakni; unsur yang menangani konsumsi. Keberadaan unsur yang menangani

konsumsi dijelaskan oleh informan sebagai berikut.

Jadi, begini. Untuk hal penyiapan seluruh kebutuhan untuk konsumsi
barzanji, tentunya itu jelas menjadi tanggung jawab tuan rumah atau kami
yang melaksanakan barazanji itu. Tapi yang mengolah bukan kami sebagai
tuan rumah kita serahkan ke teman-teman ibu yang beragama Islam.
(I1/I.1/T3)

Bahan baku konsumsi disiapkan oleh pelaksana barzanji atau tuan rumah

sedangkan pengolahan bahan baku tersebut menjadi menu yang siap konsumsi

sepenuhnya diserahkan kepada komunitas Islam. Komunitas Islam dimaksud

dijelaskan oleh informan sebagai berikut.

Untuk konsumsi yang mengolahnya tentu ada bantuan dari tetangga
khususnya, tentunya kaum ibu untuk bersama-sama mengolah bahan
konsumsi yang dihidangkan pada saat pelaksanaan barzanji. Diserahkan
semua ke teman yang Islam. (I2/I.3/T3)

Konsumsi barzanji yang dikelola ibu ibu tetangga etnis Tionghoa atau ibu-

ibu dari istri teman etnis Tionghoa, memberikan keyakinan kepada para tamu

undangan yang mayoritas beragama Islam untuk tidak ragu dalam mengkonsumsi

hidangan barzanji karena telah mengetahui bahwa yang mengolah bahan

konsumsi adalah ibu – ibu komunitas Islam. Berkaitan dengan data di atas, dapat

ditambahkan bahwa dalam pandangan para undangan khususnya yang beragama

Islam menyatakan sebagai berikut.

Tidak le, tidak ragu karena yang masak kan kita tahu itu orang Islam. Jadi
menurut saya tidak ada masalah. Dan juga dorang tahu orang Islam itu kan
ada pantangan untuk mengkonsumsi makanan tertentu. Ini yang dijaga
betul sehingga sampai sekarang bae bae saja. Karena itu tadi, ada saling
pengertian dan pemahaman bukan hanya kerjasama tapi juga saling
pengertian. (I4/I.5/T2)

Kalangan komunitas Islam yang menjadi pengelola konsumsi memberikan

garansi secara sosial sehingga tidak menimbulkan keraguan dalam pelaksanaan



51

barzanji. Salah seorang ibu dari komunitas Islam yang pernah membantu etnis

Tionghoa mengolah konsumsi untuk hidangan barzanji memberikan pandangan

bahwa.

Mengenai konsumsi yang dihidangkan oleh etnis Tionghoa dalam
pelaksanaan barzanji sebenarnya kita yang menghidangkan karena kita
yang masak semua, mereka hanya menyiapkan bahan, kalau ada yang
kurang diberitahu ke mereka untuk mereka beli atau tambahkan. Pada hari
pelaksanaan barzanji itu, kami datang ramai-ramai untuk membantu
mereka. (I4/I.7/T2)

Berdasarkan data yang disajikan di atas dapat dipastikan bahwa

transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa

mengintegrasikan berbagai unsur mulai dari perencanaan barzanji sampai dengan

pelaksanaan barzanji. Termasuk di dalamnya adalah keterlibatan ibu-ibu

komunitas Islam dalam mengola konsumsi yang dilakukan secara gotong royong

dan tidak mendapat imbalan.

Semata-mata hanya membantu saja, tidak ada niat untuk apa-apa.
Pokoknya kebiasaan begini ini sudah merupakan hal yang biasa jadi tidak
ada itu yang namanya digaji atau diupah, masa orang minta bantu lalu kita
suruh bayar kan tidak baik itu.(I6/I.7/T2)

Membantu menyiapkan hidangan barzanji merupakan kebiasaan yang

berkembang selama ini di kota Donggala. Sebenarnya kebiasaan semacam tidak

hanya terbatas pada hajatan barzanji melainkan pada kegiatan-kegiatan lain,

misalnya menyiapkan bahan makanan untuk olahraga bersama. Hal ini juga sering

dilakukan. Prinsipnya adalah saling tolong menolong, akan tetapi ada perasaan

senang juga dari kalangan umat Islam dapat membantu etnis Tionghoa dalam

menyiapkan konsumsi barzanji sebagaimana terungkap dari data yang disajikan

berikut.

Saling membantu saja, kita punya tenaga kita kasih tenaga. Dan juga kita
orang Islam sebenarnya bersyukur karena mereka mau melaksanakan
barzanji berarti mereka percaya dengan barzanji itu seperti yang kita
percayai. (I7/I.7/T2)

Keterlibatan ibu-ibu komunitas Islam membantu mengola konsumsi yang

dihidangkan etnis Tionghoa ketika pelaksanaan barzanji telah melengkapi 4

(empat) unsur utama yang membentuk integrasi sebagai satu sistem dalam



52

pelaksanaan barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa. Keempat unsur ini

memiliki kesamaan yakni ingin agar pelaksanaan barzanji berjalan dengan baik

dan lancar. Kelancaran pelaksanaan barzanji bukan hanya menjadi tanggung

jawab etnis Tionghoa, akan tetapi dirasakan pula sebagai kewajiban etnis pribumi

sebagaimana tersirat dari wawancara berikut.

Istri saya juga biasa terlibat membantu karena saya ini kan semua Cina
berteman baik dengan saya jadi, kita bantu termasuk itu tadi urusan
barzanji karena itu juga saya tanggung jawab bersama. (I5/I.5/T2)

Melengkapi data pelibatan kaum ibu dalam pelaksanaan barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala sebagaimana tersaji di atas,

sekaligus sebagai bentuk pengecekan keabsahan data dengan cara melakukan

triangulasi atau mengkroscek sumber informasi, maka dikemukakan hasil

wawancara dengan informan lain yang menyatakan sebagai berikut.

Ya, ya, saya paham, saya paham maksud pertanyaan bapak. Nah ini bisa
saya jelaskan bahwa saudara-saudaraku yang Islam kan itu tidak
mengkonsumsi daging tertentu, jadi ini saya perhatikan betul. Bukan
hanya saya semua orang keturunan ba perhatikan ini. (I7/I.2/T2)

Berdasarkan data di atas tampak jelas bahwa dalam pelaksanaan barzanji

yang disponsori etnis Tionghoa selalu mengedepankan saling pengertian. Sikap

dan perilaku ini merata ditemukan di kalangan etnis Tionghoa maupun etnis

pribumi. Karena itu kedua belah pihak tidak ragu untuk saling membantu. Etnis

Tionghoa tidak ragu meminta bantuan dan etnis pribumi juga tidak segan

memberikan bantuan.

Makanya itu, saya biasa minta tolong ke istrinya teman untuk bantu-bantu
masak, saya serahkan semuanya dan di Donggala ini saling bantunya
tinggi tanpa imbalan apapun juga. Mungkin itu saja, kalau anak muda
tidak ada, apalagi yang masih sekolah tidak ada. Ya, termasuk juga saat
barzanji umumnya kita orang tua saja. (I2/I.1/T2 dan (I1/I.1/T2)

4. Fungsi Latency

Data tentang fungsi adaptasi, pencapaian tujuan, dan fungsi integrasi yang

baru saja disajikan dan berhasil mengidentifikasi berbagai unsur dalam

pelaksanaan barzanji, seperti; etnis Tionghoa, imam atau ustadz, para tamu



53

undangan, dan pengelola konsumsi, maka untuk melengkapi data fungsi AGIL

disajikan pula data fungsi latency. Fungsi latency sangat penting karena dengan

adanya pemeliharaan pola atau perawatan sistem maka berarti barzanji terus

bertahan di kalangan etnis Tionghoa. Oleh karena itu, disajikan data mengenai

fungsi latency dalam pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa.

Berdasarkan hasil wawancara yang telah dikemukakan pada bagian

terdahulu, secara implisit sebenarnya etnis Tionghoa mula-mula hanya

melaksanakan barzanji kalau ada rumah baru atau toko atau gedung baru yang

mau dibacakan doa selamat, akan tetapi kemudian berkembang ke aspek-aspek

lain, seperti; pada saat membeli mobil baru, gudang, dan kapal baru. Hal ini diakui

oleh informan sebagai berikut.

Terus terang memang awalnya yang orang tua saya tahu dalam barzanji,
ya waktu rumah baru ditempati, tapi terakhir waktu kapal diselamati
seperti pernah saya bilang sama kita tempo hari, maka orang tua saya juga
bikin barzanji di kapal itu. Ada juga teman yang bikin pada waktu
membeli oto baru, saya juga datang waktu itu kalau tidak salah di
rumahnya La Kicca itu yang punya bensin di Tanjung Batu. (L1/I.4/T3
dan lihat juga koding data L2/I.4/T3)

Sajian data di atas menunjukkan adanya transformasi atau perluasan ruang

lingkup hal-hal yang dijadikan sasaran barzanji. Mula-mula hanya rumah yang

dibacakan barzanji kemudian berkembang ke hal lain seperti pada waktu membeli

mobil baru dan kapal baru. Berkaitan dengan hal tersebut, informan lain

memberikan keterangan sebagai berikut.

Betul memang bukan hanya rumah kalau mau ba barazanji itu, saya sendiri
pernah waktu beli mobil, tapi sudah lama. Termasuk juga waktu itu saya
syukuran POM bensin, tapi sudah lama juga. Tapi itu tadi, yang paling
rame kalau rumah yang diselamatkan karena kan mau ditinggali terus,
makanya perlu dikase bagus. (L1/I.1/T3 dan G5/I.1/T3)

Informan mengakui pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa

mengalami perubahan dalam arti kata ada perluasan objek barzanji sebagaimana

dipaparkan di atas meskipun juga diakui bahwa secara keseluruhan tetap barzanji

rumah yang paling dominan dan dianggap paling mendasar oleh etnis Tionghoa.

Oh ya jelas itu, barzanji dalam hal menempati rumah baru itu memang
yang paling apa ya istilahnya itu paling awal barangkali dikenal, tapi juga



54

menurut saya paling dianggap lengkap. Kalau akhir-akhir ini memang juga
barzanji naik juga itu rame dibandingkan yang lain. (L2/I.4/T2)

Data di atas diperkuat oleh informan lain yang juga mengakui barzanji

dalam konteks menempati rumah baru lebih dominan meskipun tidak sesering

barzanji naik haji karena kelihatannya lebih menyentuh perasaan pelaksana

barzanji.

Ya, diantara banyak jenisnya itu menurut pengalaman kami, barzanji
rumah memang paling menyita perhatian karena terus terang walaupun
sekarang ini sudah pake kursi tapi juga di dalam rumah itu harus duduk
bersila, itu barangkali yang bikin ini barang jadi lebih dominan karena
kalau baca barzanji apalagi berdoa enaknya itu kalau bersila. (G1/I.6/T2)

Pada pelaksanaan barzanji rumah ada semacam nilai sakral, terlebih lagi

berdoa sambil duduk bersila. Kalangan etnis Tionghoa juga lebih memberikan

apresiasi pada pelaksanaan barzanji rumah sehingga dirasakan lebih menonjol

padahal intinya sama saja yakni membaca barzanji. Informan memberikan

pandangan sebagai berikut.

Betul, keluarga saya sendiri sudah melakukan beberapa jenis barzanji ada
rumah dan ada kapal termasuk mobil, tapi yang yang rame itu ya barzanji
rumah karena kan ini rumah mau ditempati terus, tiap hari kita di rumah
kalau mobil misalnya tidak tiap saat kan di mobil. (A2/I.4/T3)

Perbedaan apresiasi terhadap objek barzanji tidak mengubah tujuan

barzanji. Apapun yang dijadikan objek barzanji nilainya sama. Namun demikian,

adanya penambahan objek barzanji tersebut, dapat dipandang sebagai data yang

menunjukkan pemeliharaan sistem barzanji karena dengan begitu barzanji

semakin luas dilakukan oleh etnis Tionghoa.

Selain memperluas objek pelaksanaan barzanji, ditemukan pula data lain

dalam penelitian ini yang mengindikasikan adanya pemeliharaan sistem atau

latency sebagai salah satu fungsi AGIL, yakni dalam pelaksanaan barzanji

ternyata  etnis Tionghoa mengikuti etnis pribumi atau komunitas Islam dalam

melaksanakan barzanji yakni melakukan adzan di beberapa sudut rumah atau di

pusat rumah sebagaimana diakui informan berikut.

Mengenai ba adzan di rumah, ya betul itu, waktu barzanji di rumah saya
pak imam dibantu dengan beberapa orang adzan di sudut rumah atau yang



55

paling utama itu di posi bola. Rata-rata teman yang diperkumpulan senam
Terra yang saya minta ba adzan, ada La Masri, La Amin, dan saya lupa
yang lain, kalau tidak salah ada 4 orang yang bantu pak imam. (L1/I.2/T3)

Data di atas memberikan pemahaman bahwa dalam proses barzanji juga

dilakukan adzan di sudut rumah dan menurut informan yang paling utama adalah

di pusat rumah atau dalam bahasa lokal dinamakan posi bola. Adanya fakta bahwa

dalam barzanji dilakukan adzan tentu merupakan suatu perubahan atau

transformasi di kalangan etnis Tionghoa karena sebelumnya etnis Tionghoa

mengakui tidak melakukan, akan tetapi belakangan mulai melakukan sebagaimana

dinyatakan informan sebagai berikut.

Kalau dulu-dulu orang tua belum itu, hanya barzanji to saja. Pak imam ba
baca, kemudian diikuti orang lain. Kalau sekarang saya lihat di rumah
teman yang Islam baca adzan, makanya waktu terakhir saya barzanji saya
suruh adzan juga, itu waktu Pak Asmin bapaknya Hendri di kapalnya ba
adzan juga waktu barzanji itu. (L1/I.3/T3 dan (L2/I.3/T3)

Adzan di sudut rumah dan di pusat rumah bukan merupakan hal baru di

kalangan komunitas Islam atau etnis pribumi yang melaksanakan barzanji, akan

tetapi untuk etnis Tionghoa dapat dikatakan sebagai hal baru karena tidak

selamanya dalam pelaksanaan barzanji melakukan adzan. Artinya ini berarti

bentuk penyesuaian baru. Data lain yang menarik dikemukakan adalah alasan

etnis Tionghoa  menambahkan adzan pada saat barzanji dijelaskan oleh informan

sebagai berikut.

Terus terang saya tidak tahu persis, tapi begitu sudah memang budaya
dalam barzanji itu dan yang penting itu kan dapat lebih menyelamatkan
lagi kita sebagai penghuni rumah. Intinya itu bagaimana kita selamat itu
saja saya kira. (L2/I.2/T3)

Berkaitan dengan data tersebut di atas, maka sangat relevan untuk

menyajikan pula data yang menjelaskan tentang alasan etnis Tionghoa

memperluas objek barzanji yang mula mula hanya pada rumah kemudian

berkembang ke beberapa objek seperti mobil dan kapal sebagaimana teruangkap

berikut.

Orang Islam kan juga tidak hanya rumah dibarazanjikan tapi yang lain
juga banyak sekali. Makanya orang tua saya dulu, termasuk saya juga
lihat itu bagus, maka baru kita lakukan, karena mobil dan kapal atau yang



56

lainnya itu kan juga sebenarnya ada kehidupan di situ artinya mau selamat
juga kan di situ makanya ya barzanji. (L1/I.4/T2 dan L2/I.4/T2)

Berbagai data tentang fungsi AGIL sudah dipaparkan secara menyeluruh

sehingga dinilai sudah komprehensif dan sesuai dengan permasalahan penelitian.

Data fungsi AGIL dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa akan

dijadikan sebagai basis dalam melakukan analisis dan pembahasan pada su bab

selanjutnya. Namun demikian, sebelum melakukan analisis dan pembahasan pada

bagian ini dilengkapi dengan menyajikan data tentang dampak transformasi

budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa terhadap

solidaritas sosial di kota Donggala.

B. Pembahasan

Berdasarkan data yang telah disajikan pada bagian terdahulu,  maka pada

bagian ini dianalisis dan dibahas lebih lanjut permasalahan penelitian. Sebelum

membahas permasalahan penelitian secara menyeluruh, dapat ditegaskan bahwa

pada awalnya etnis Tionghoa mengenal dan mengikuti barzanji yang dilakukan

komunitas Islam dalam kapasitas sebagai tamu undangan. Diundang menghadiri

barzanji karena memiliki hubungan sebagai teman, tetangga, dan relasi bisnis

maupun  sebagai majikan.

Barzanji dilakukan oleh komunitas Islam merupakan refleksi rasa syukur

kepada Sang Pencipta–Allah SWT. Rasa syukur tersebut berkaitan dengan

keberhasilan membangun dan  menempati atau pindah ke rumah baru atau

melaksanakan barzanji untuk hajatan lain karena dalam komunitas Islam,

pelaksanaan barzanji tidak hanya pada saat pindah ke rumah baru melainkan

justru yang banyak dilakukan adalah pada momentum seperti; syukuran berangkat

atau pulang dari menunaikan rukun Islam kelima (haji), acara aqiqah, acara

khataman quran, dan pesta pernikahan.

Fakta empiris pelaksanaan barzanji di kota Donggala tidak hanya fokus

pada satu kegiatan melainkan beragam momentum sebagaimana dipaparkan di

atas. Hal ini membuktikan bahwa barzanji bukan saja dominan dilakukan



57

melainkan berkaitan dengan berbagai aspek kehidupan manusia khususnya umat

Islam di kota Donggala.  Dengan perkataan lain, barzanji merupakan salah satu

contoh budaya Islam yang paling populer di kalangan masyarakat Islam dengan

rangkaian ritual yang kompleks dan dijunjung tinggi komunitas Islam.

Substansi yang diuraikan di atas, juga menjadi temuan Jamaluddin

(2011:348) dalam penelitian yang dilakukan di Lombok Selatan yang

mengungkapkan bahwa “meski pelaksanaannya bukan pada bulan maulid, tradisi

pembacaan kitab barzanji tetap menjadi penting dalam berbagai acara.” Hal ini

memberikan pemahaman bahwa momentum barzanji di berbagai daerah tidak

terbatas hanya pada satu aktivitas yang monoton. Muttaqin (2016:135) lebih

spesifik menegaskan “masyarakat Bugis seakan-akan menjadikan tradisi

ma’barzanji sesuatu yang ”wajib” dalam beberapa momen, seperti naik haji,

aqiqah, naik rumah baru atau pindah rumah, nikahan dan sebagainya.”

Keragaman prosesi barzanji juga terjadi di kota Donggala sehingga potensi

etnis Tionghoa mengenal dan mengikuti barzanji tidak terbatas hanya pada

momen pindah ke rumah baru. Justru yang banyak berkembang di tengah

masyarakat kota Donggala adalah melaksanakan barzanji ketika ingin naik haji

atau pulang dari tanah suci menunaikan ibadah haji. Meskipun demikian, diakui

prosesi barzanji pada saat pindah ke rumah baru lebih sakral karena umumnya

dilakukan dengan cara duduk bersila.

Terlepas dari berbagai momen pelaksanaan barzanji yang ada di kota

Donggala, satu hal dipastikan bahwa keterlibatan menghadiri undangan syukuran

dari komunitas Islam yang melaksanakan barzanji inilah yang diyakini sebagai

proses awal sehingga etnis Tionghoa berkenalan dengan barzanji untuk kemudian

menjadi pelaksana barzanji. Berkaitan dengan analisis di atas, maka perlu dibahas

lebih lanjut tentang fungsi AGIL dan dampak pelaksanaan barzanji yang diinisiasi

etnis Tionghoa di kota Donggala.



58

1. Fungsi Adaptasi

Etnis Tionghoa tidak dapat menjadi pelaksana barzanji tanpa diawali

dengan proses pengenalan sebagaimana dijelaskan terdahulu. Asumsi logisnya

adalah seseorang tidak mungkin menjadi pelopor tanpa mengenal dan melakoni

secara intensif terlebih dahulu area kepeloporannya. Dari hasil pengenalan

terhadap barzanji kemudian etnis Tionghoa menjadi pelaksana barzanji, maka

pelaksanaan barzanji di kota Donggala hingga saat ini secara religi didukung oleh

dua komunitas besar yang berbeda, yakni; 1) komunitas berlatarbelakang kultur

Islam; dan 2) komunitas berlatarbelakang kultur Kong Hu Cu dan Budha atau

komunitas non Islam.

Komunitas Kong Hu Cu dan Budha yang melaksanakan barzanji

merupakan representasi etnis Tionghoa yang perlu diberikan underline dan

menjadi fokus kajian karena termasuk fenomena sosial yang uniq dibandingkan

dengan barzanji yang dilaksanakan oleh komunitas Islam. Praktis, tidak

ditemukan komunitas agama lain di luar komunitas Islam yang melaksanakan

barzanji, kecuali komunitas yang beragama Kong Hu Cu dan Budha yang dianut

oleh etnis Tionghoa. Bahkan dari berbagai kajian tentang barzanji yang berhasil

diidentifisir dalam penelitian ini, belum ditemukan satu pun kajian yang

mendeskripsikan barzanji justru dilaksanakan etnis Tionghoa.

Jika komunitas Islam melaksanakan barzanji, maka hal itu linier dengan

keyakinan spiritual dan tradisi mayoritas Islam yang secara kultural inheren

dengan kehidupan religinya (orang Islam). Etnis Kaili, Bugis, Mandar, Banjar,

Makassar, Jawa, Minang, dan etnis pribumi lainnya secara kultural religi

beragama Islam sehingga lumrah jika melaksanakan barzanji. Sebaliknya, ketika

etnis Tionghoa yang secara kultural religi berlatar belakang budaya dan agama

Kong Hu Cu dan Budha atau berbeda secara diametral dengan kultur Islam,

kemudian melaksanakan barzanji, maka fenomena ini tentu tidak lazim dan

menarik dikaji dalam konteks sebagai sebuah fakta sosial.

Secara umum kultur Islam tentu berbeda dengan kultur dan tradisi Kong

Hu Cu dan Budha. Setiap kultur dan sistem religi diyakini memiliki nilai-nilai

elementer sesuai dengan perspektif keyakinan masing-masing, akan tetapi tradisi



59

dan kultur Islam senantiasa didasarkan pada ajaran Islam yang berorientasi pada

nilai aqidah dan akhlak. Barzanji adalah tradisi komunitas Islam yang dianut etnis

pribumi tentu didasarkan pula pada agama Islam. Sebaliknya, tradisi dan budaya

yang dianut etnis Tionghoa secara antropologis tentu berakar pada sistem nilai dan

religi agama dan budaya Kong Hu Cu dan Budha.

Etnis Tionghoa melaksanakan barzanji di kota Donggala dapat dilihat dari

berbagai perspektif teoretis, salah satunya melalui teori Fungsionalisme

Struktural. Jika mengacu pada Talcott Parsons, maka etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji harus disorot berdasarkan skema AGIL  yang mencakup;

adaptation, goal attainment, integration, and latancy. AGIL dan teori

Fungsionalisme Struktural berada dalam satu kerangka yang tidak terpisahkan.

AGIL adalah salah satu skema yang dapat dijadikan perspektif teori

Fungsionalisme Struktural. Barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa jelas

merupakan fakta sosial. Sebuah fakta sosial dapat menghadirkan atau dapat

berbentuk sebagai suatu sistem, baik sistem sosial maupun sistem budaya dan

religi. Setiap sistem memiliki potensi eksistensial yang ditentukan oleh fungsi

sistem.

Bahri (2016:98) menegaskan “sebuah sistem dapat eksis jika memenuhi

AGIL.” Fakta yang berkembang di tataran empiris adalah etnis Tionghoa hingga

saat ini tetap eksis melaksanakan barzanji. Hal ini bermakna bahwa barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa, sebagai suatu sistem memenuhi syarat AGIL.

Pemenuhan syarat AGIL dimaksud dirinci Hoogvelt (1985:29-30) yang

menegaskan “masyarakat dapat dianalisis dari fungsinya yakni fungsi

pemeliharaan pola, fungsi integrasi, fungsi pencapaian tujuan, dan fungsi

adaptasi,”

Argumentasi di atas memberikan pemahaman yang mendalam bahwa

AGIL memang dapat dan tepat dijadikan acuan untuk mengkaji secara radikal dan

komprehensif suatu fenomena sosial termasuk transformasi budaya religi pada

pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa.  Namun demikian, analisis dan

pembahasan yang menggunakan AGIL tidak diawali dengan pemeliharaan pola

sebagaimana dirujuk di atas melainkan diawali dengan adaptasi, karena itu



60

analisis dan pembahasan dimulai dengan fungsi adaptasi pada transformasi

budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota

Donggala.

Berkaitan dengan substansi fungsi adaptasi dalam skema AGIL, maka

dapat ditegaskan bahwa salah satu aspek yang paling mendasar dalam penelitian

ini adalah untuk mempertahankan eksistensi sebuah sistem budaya dan religi

seperti barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa, maka perlu adaptasi. Oleh karena

itu, fungsi adaptasi dianalisis dan dibahas lebih awal sebelum menganalisis dan

membahas fungsi AGIL. Masalahnya adalah siapakah yang beradaptasi, apakah

sistem barzanji atau etnis Tionghoa.?

Kejelasan subjek pelaku adaptasi perlu dipertegas karena dalam analisis

dan pembahasan ini banyak digunakan secara silih berganti sehingga terkesan

mengabaikan dimensi konsistensi. Sesuai teori Fungsionalisme Struktural dalam

skema AGIL, ternyata adaptasi yang dimaksudkan lebih menekankan pada sistem

(barzanji), akan tetapi sebagaimana ditegaskan terdahulu bahwa sistem barzanji

yang dimaksudkan memposisikan etnis Tionghoa sebagai pelaksana barzanji. Lagi

pula sebuah sistem tidak dapat mengabaikan subjek penggerak sistem, maka

adaptasi dalam pemahaman ini juga dimaknai sebagai aktivitas penyesuaian yang

dilakukan etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji.

Secara sederhana dapat dijelaskan bahwa pemahaman adaptasi yang

dimaksudkan adalah etnis Tionghoa melakukan adaptasi terhadap barzanji yang

dilakukan etnis pribumi. Hal ini faktual karena etnis Tionghoa bukan pendukung

tradisional barzanji. Pendukung tradisional barzanji adalah etnis pribumi. Jika

kemudian etnis Tionghoa berperan sebagai pendukung dan pelaksana barzanji,

maka tentu tidak dapat dipisahkan dari konsep adaptasi.

Adaptasi adalah jalan utama dan pertama bagi etnis Tionghoa dalam

melaksanakan barzanji. Dalam perspektif AGIL, mesti dilihat secara hirarkis

sehingga tidak mungkin muncul goal attainment, integrasi, dan latency tanpa

diawali dengan adaptasi. Berdasarkan analisis dan berkaitan dengan siapa yang

beradaptasi, maka sesuai dengan data yang telah disajikan diperkuat dengan



61

pembahasan di atas, maka penelitian ini menemukan fakta bahwa yang

beradaptasi adalah etnis Tionghoa.

Pembahasan berikut ini mempertajam adaptasi yang dilakukan etnis

Tionghoa terhadap barzanji berkaitan dengan lingkungan sosial dengan

menegaskan bahwa adaptasi dimungkinkan karena adanya jalinan komunikasi dan

interaksi antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Komunikasi dan interaksi

adalah instrumen sosial yang dapat menjelaskan munculnya fakta sosial etnis

Tionghoa beradaptasi terhadap barzanji. Jika merujuk pada teori Fungsionalisme

Struktural, maka dapat dikonstatir bahwa sebuah fenomena hanya dapat dipahami

dengan baik jika dikaitkan dengan fenomena yang lain.

Realita sosial yang satu tidak berdiri sendiri melainkan terikat dengan

realitas yang lain atau fenomena yang satu dapat dipahami dengan baik jika

dijelaskan oleh fenomena yang lain. Emile Durkheim sebagai pionir yang

memberikan landasan pada Fungsionalisme Struktural menyampaikan contoh

menarik dalam suicide bahwa bunuh diri adalah fakta sosial yang dapat dijelaskan

dengan fakta sosial lain yakni rendahnya solidaritas sosial. Tesisnya adalah jika

dalam masyarakat memiliki ikatan solidaritas yang rendah, maka kecenderungan

bunuh diri meningkat.

Salah satu realitas yang berkembang dalam transformasi budaya religi

pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa adalah etnis Tionghoa

melakukan adaptasi terhadap barzanji dengan cara aktif bahkan etnis Tionghoa

pro aktif berkomunikasi dan berinteraksi dengan etnis pribumi. Sebuah

“keberuntungan sosial” bahwa etnis Tionghoa memiliki kompetensi penguasaan

bahasa Bugis sebagai salah satu bahasa lokal yang dominan digunakan di kota

Donggala sehingga membantu memperlancar komunikasi dan interaksi antar-etnis

di kota Donggala.

Kajian yang dilakukan oleh Hasanah (2014:14) relevan dengan temuan di

atas yang menegaskan “setelah memahami bahasa pribumi, maka terjadilah

interaksi sosial di antara warga Tionghoa dengan masyarakat pribumi di Lasem

Rembang.” Esensi yang dapat diuraikan lebih jauh adalah efektivitas interaksi

sosial antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi didukung oleh kemampuan



62

etnis Tionghoa menguasai bahasa pribumi yang dominan digunakan. Karena studi

yang dilakukan Hasanah berada pada lokus Jawa maka yang dimaksudkan dengan

bahasa pribumi adalah bahasa Jawa.

Temuan penelitian yang menjelaskan bahwa penguasaan bahasa lokal

dapat membantu memperlancar interaksi etnis Tionghoa dengan etnis pribumi,

secara kasuistik juga diungkap oleh Aksan (2009:5) yakni “etnik keturunan Cina

menggunakan bahasa Jawa sebagai alat komunikasi dalam interaksi sosial dengan

etnik Jawa.” Lebih jauh lagi temuan Lubis (2012:13) dalam studinya pada seting

yang berbeda dengan penelitian ini menyimpulkan “komunikasi antarbudaya

dapat mengubah cara pandang terhadap nilai-nilai budaya Tionghoa dan Pribumi

di kota Medan.” Jika dipahami secara makro, etnis Tionghoa dan etnis pribumi

memiliki latar belakang budaya yang berbeda, maka tidak berlebihan memahami

interaksi dan komunikasi tersebut berada dalam konsep komunikasi antar budaya

karena dua komunitas berbeda latar belakang budaya melakukan komunikasi dan

interaksi yang intensif.

Fakta yang ditemukan dalam penelitian ini, nilai budaya yang berubah

(bertransformasi) adalah nilai budaya etnis Tionghoa bukan nilai budaya etnis

pribumi. Dengan demikian, penelitian ini berbeda dengan penelitian Lubis yang

menemukan terjadi perubahan nilai budaya pada etnis Tionghoa dan etnis pribumi

sedangkan penelitian ini menemukan transformasi budaya religi hanya terjadi

pada kalangan etnis Tionghoa. Hal ini logis karena barzanji adalah patron yang

menjadi target etnis Tionghoa, sehingga yang bertransformasi adalah etnis

Tionghoa sedangkan barzanji dan pendukung tradisionalnya tidak mengalami

perubahan yang substansial.

Transformasi cara pandang suatu komunitas atau masyarakat secara umum

merupakan transformasi paling fundamental karena transformasi cara pandang

berarti perubahan pemikiran. Sudjiman (1993:69) menyatakan “transformasi

adalah perubahan … sifat atau watak.”  Hakim (2016:24) tegas menyatakan

“transformasi budaya dapat dipahami sebagai gerakan perubahan dalam hal pola

pikir atau gagasan seseorang.” Transformasi pola pikir dan cara pandang tidak

semudah mengubah wujud fisik. Tahap awal terjadinya transformasi cara pandang



63

tersebut adalah melalui interaksi dan komunikasi yang diperkuat oleh kemampuan

etnis Tionghoa menguasai bahasa lokal yang dominan digunakan di kota

Donggala.

Catatan kritis yang perlu ditegaskan adalah penguasaan bahasa lokal

misalnya bahasa Bugis dalam konteks etnis Tionghoa di kota Donggala, hanya

sebagai salah satu instrumen sosial yang membantu memperlancar komunikasi

dan interaksi antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi, bukan merupakan

penentu terjadi adaptasi. Argumentasinya sederhana, tanpa penguasan bahasa

lokal pun interaksi dan komunikasi dipastikan tetap terjadi karena semua etnis

mampu menggunakan instrumen utama yakni bahasa Indonesia, akan tetapi

dengan adanya kemampuan berbahas lokal maka setidaknya membantu

menghangatkan dan memperlancar intensitas interaksi dan komunikasi antara

etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Analisis lebih lanjut berkaitan dengan transformasi cara pandang etnis

Tionghoa tetap berbasis display data terdahulu bahwa transfromasi cara pandang

etnis Tionghoa dalam memaknai rumah baru dapat ditegaskan mula-mula etnis

Tionghoa hanya melihat, mengenal, dan mengikuti barzanji yang dilaksanakan

etnis pribumi dalam kapasitas sebagai tamu undangan, kemudian bertransformasi

menjadi pelaksana barzanji. Pada tataran ini, tidak diragukan keaktifan

berkomunikasi dan berinteraksi menjadi entri point bagi etnis Tionghoa

memainkan peran strategis dari undangan menjadi pelaksana barzanji.

Transformasi dari tamu undangan menjadi pelaksana barzanji adalah suatu

transformasi yang signifikan secara sosial dan tentu saja transformasi ini dapat

dinilai sebagai suatu transformasi budaya dan religi. Dewi (2012:112)

menjelaskan “transformasi berarti perubahan…. transformasi dapat saja terjadi

terutama dalam pemahaman agama.”

Transformasi budaya religi dimaksud bukan dalam pemahaman bahwa

barzanji sebagai sebuah ritual mengalami transformasi wujud maupun proses

melainkan transformasi budaya religi dalam arti etnis Tionghoa sebagai pelaksana

barzanji mengalami perubahan ide, pemikiran, mentalitas, emosional spritual, dan

orientasi dalam memaknai keberuntungan dan keberhasilan hidup karena secara



64

umum etnis Tionghoa di manapun berada selalu terikat dengan tradisi leluhur

dalam rangka merayakan suatu momen, seperti membangun rumah baru atau

membuka toko baru.

Barzanji bukan budaya etnis Tionghoa, akan tetapi kemudian menjadi

pendukung bahkan pelaksana barzanji tentu terjadi karena perubahan cara

pandang etnis Tionghoa di kota Donggala dari tradisi leluhur termasuk Feng Shui

ke barzanji. Olivia dan Steffi (2015:117) menemukan dalam studinya bahwa

“masyarakat Tionghoa termasuk masyarakat yang sering berpindah-pindah,

namun tak peduli di manapun mereka berada, tetap terikat kuat dengan adat dan

akar budaya mereka.” Etnis Tionghoa selalu terikat dan menghubungkan perilaku

kebatinannya dengan leluhur yang seringkali dinilai sebagai bentuk chinese

culturalism. Chinese culturalism ini telah dikaji secara mendalam pada bagian bab

kajian teori dan alur berpikir terdahulu.

Feng Shui adalah salah satu budaya etnis Tionghoa. Bagi etnis Tionghoa

di kota Donggala meyakini Feng Shui merupakan konsep untuk memperoleh

keberuntungan. Namun demikian, pada tataran praktis dewasa ini, tidak lagi

menjadi faktor tunggal dalam desain dan penataan rumah, gudang, dan bangunan

lain. Tampaknya hal ini disebabkan antara lain karena tata ruang kota Donggala

yang terbatas tidak memungkinkan bagi etnis Tionghoa leluasa mengatur posisi

arah dan letak rumah. Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa tradisi barzanji

menjadi variabel yang tidak dapat diabaikan untuk mengubah lingkungan

eksternal kebiasaan etnis Tionghoa dalam memaknai keberuntungan sehingga

dapat diklaim sebagai transformasi budaya dan religi yakni dari Feng Shui ke

barzanji. Tri Haryanto  (2015: 241) menegaskan “transformasi dimaksudkan

sebagai perubahan kondisi dari suatu kondisi awal berubah menjadi suatu kondisi

yang baru.” Kondisi awal adalah melaksanakan upacara memuja leluhur atau bisa

berbentuk Feng Shui ke sistem barzanji.

Transformasi dari Feng Shui dan tradisi etnis Tionghoa lain ke barzanji

merupakan transformasi yang terjadi karena berpangkal pada cara pandang.

Transformasi cara pandang tentu membutuhkan waktu yang lama karena tidak

mudah mengubah pola pikir sesorang dalam waktu sekejap. Hal ini sudah



65

ditegaskan  Ashif Az Zafi (2017:106) yang menyatakan “diperlukan waktu

panjang untuk transformasi budaya.” Faktanya, barzanji yang dikenal kemudian

dilaksanakan etnis Tionghoa memang bukan proses yang berlangsung belakangan

ini melainkan telah melewati beberapa dekade. Proses pengenalan kemudian

melaksanakan barzanji diawali dengan komunikasi dan interaksi antara etnis

Tionghoa dengan etnis pribumi.

Komunikasi dan interaksi intensif yang dilakukan dengan etnis pribumi

merupakan pintu masuk adaptasi terhadap barzanji, akan tetapi bukan motif etnis

Tionghoa beradaptasi terhadap barzanji. Interaksi dan komunikasi yang didukung

kemampuan berbahasa lokal hanya sebagai media bagi etnis Tionghoa dalam

mengenal dan melaksanakan barzanji. Jika demikian, maka tentu saja ada faktor

yang lebih substansial sehingga etnis Tionghoa beradaptasi dengan barzanji

(memenuhi AGIL) yang kemudian membawa sistem barzanji bertahan di

kalangan etnis Tionghoa.

Berdasarkan data yang telah disajikan, maka dapat ditegaskan bahwa

faktor lingkungan sosial tampaknya tidak dapat diabaikan sebagai temuan penting

yang menyebabkan etnis Tionghoa beradaptasi dengan barzanji. Lingkungan

sosial menuntun bahkan “memaksa” etnis Tionghoa untuk beradaptasi dengan

barzanji. Lingkungan sosial dimaksud adalah keberadaan etnis Tionghoa di kota

Donggala berada dalam lingkaran komunitas Islam yang secara religi sangat kuat

memegang teguh dan melaksanakan tradisi barzanji hingga saat ini.

Keteguhan etnis pribumi (Bugis, Kaili, Mandar, Banjar, Makassar, Jawa,

Sunda, Minang, dan etnis lain yang beragama Islam) melaksanakan barzanji di

kota Donggala tidak mengherankan karena barzanji itu sendiri merupakan tradisi

masyarakat muslim yang termasuk paling populer di berbagai daerah termasuk di

kota Donggala. Konsistensi melaksanakan barzanji menjadi faktor eksternal yang

kuat sehingga mendorong etnis Tionghoa mengenal dan beradaptasi dengan

barzanji yang kemudian membawa ke arah transformasi sebagaimana dinyatakan

Ashif Az Zafi (2017:106) bahwa “transformasi budaya dapat dilakukan dengan

cara mengenalkan budaya.”



66

Realitas empirik yang dipaparkan di atas, sejalan dengan pemikiran

teoretis yang dikembangkan Herabudin (2015:199) yang menyatakan bahwa

“adaptasi dimaknai sebagai sistem untuk menghadapi lingkungan sosial.” Ketika

etnis Tionghoa diperhadapkan pada fakta sosial yakni barzanji dominan dilakukan

oleh komunitas Islam di kota Donggala, maka secara sosiologis – psikologis etnis

Tionghoa harus beradaptasi agar seirama dan selaras dengan lingkungan sosial

tempat etnis Tionghoa melangsungkan kehidupan (kota Donggala).

Pada saat etnis Tionghoa menghadapi realita empirik barzanji sangat kuat

dianut etnis pribumi maka mau tidak mau etnis Tionghoa harus melakukan

penyesuaian diri, dan penyesuaian terbaik adalah dengan cara melakukan

transformasi dalam cara pandang memaknai kehidupan dan keberuntungan.

Sangat beruntung bagi etnis Tionghoa karena proses adaptasi tersebut ditunjang

oleh perilaku pro aktif berkomunikasi dan berinteraksi dengan etnis pribumi.

Berdasarkan analisis di atas, ditemukan fakta lain yang tidak kalah

menarik yakni adaptasi etnis Tionghoa terhadap barzanji sesungguhnya dimotivasi

oleh keinginan etnis Tionghoa agar sejiwa dengan lingkungan sosial. Temuan ini

dinilai menarik karena secara umum tampaknya berbeda dengan asumsi yang

selama ini berkembang dan sering disematkan kepada etnis Tionghoa bahwa

aktivitas etnis Tionghoa dalam bidang sosial budaya dan politik atau bidang lain,

selalu bermotif memperoleh keuntungan material.

Etnis Tionghoa selama ini dinilai bahwa dalam melaksanakan berbagai

peran sosial, budaya dan politik selalu berkaitan dengan faktor ekonomi. Motif

ekonomi seringkali dijadikan sebagai faktor tunggal substansial yang

menyebabkan etnis Tionghoa melakukan adaptasi terlebih lagi jika menggunakan

perspektif Weber (1978:25) yang menyatakan “tindakan ekonomi merupakan

tindakan yang paling rasional.” Akan tetapi, data empirik yang telah dipaparkan

menunjukkan ada perbedaan temuan penelitian ini dengan asumsi umum yang

berkembang di tengah masyarakat karena pengakuan informan secara verbal

eksplisit menegaskan etnis Tionghoa beradaptasi dengan barzanji bukan bermotif

ekonomi atau motif capital, setidaknya fenomena ini terlihat pada tataran

kekinian.



67

Kebenaran koherensi di atas dapat dijelaskan dengan mengungkap fakta

lain yang sulit dikesampingkan yakni etnis Tionghoa di kota Donggala secara

keseluruhan menggeluti dunia bisnis dan perdagangan, akan tetapi tidak semua

konsumen etnis Tionghoa bermukim di kota Donggala, justru kebanyakan berasal

dari luar atau di sekitar kota Donggala sehingga tidak bersentuhan langsung

dengan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa bahkan konsumen dan masyarakat

umum yang berada di luar kota Donggala tidak atau belum mengetahui bahwa

etnis Tionghoa di kota Donggala memiliki keunikan yakni sebagai pelaksana

barzanji, padahal barzanji merupakan tradisi religi komunitas Islam sedangkan

etnis Tionghoa menganut agama dan tradisi Kong Hu Cu dan Budha.

Jika motif ekonomi dibalik substansi adaptasi, maka etnis Tionghoa tentu

mempunyai orientasi untuk memberikan pesan kepada masyarakat di luar kota

Donggala bahwa mereka melaksanakan barzanji agar konsumen semakin ramai

berkunjung ke toko atau area bisnis yang digeluti sehingga menambah laba dan

akumulasi kapital. Fakta lain, barzanji tidak dilakukan setiap saat, hanya pada

momen tertentu seperti membuka toko baru atau pindah ke rumah baru, membeli

kapal, dan mobil baru sehingga sulit menemukan dampak ekonomi yang

signifikan diperoleh etnis Tionghoa dari transformasi budaya religi pelaksanaan

barzanji.

Adaptasi yang dilakukan etnis Tionghoa terhadap barzanji erat kaitannya

dengan konsep Herabuddin sebagaimana ditegaskan terdahulu dan lebih spesifik

sesuai pandangan Susilo (2014:30) yang menjelaskan “perilaku manusia dan

aktivitas budaya yang dilakukan tunduk pada kehendak lingkungan termasuk

lingkungan sosial yang menerapkan ritus-ritus religi.” Di sisi lain ritual atau

upacara religi, seperti barzanji dalam pandangan etnis Tionghoa merupakan tradisi

yang rasional karena bertolak dari pemahaman agama dan keyakinan yang banyak

dianut masyarakat.

Temuan penelitian ini yang menggarisbawahi bahwa etnis Tionghoa

beradaptasi kemudian menjadi pelaksana upacara atau ritual barzanji sebagai

pemikiran dan perilaku yang rasional sesungguhnya semakin membenarkan

keyakinan Durkheim (2011: 615) yang pernah menegaskan bahwa “manusia tidak



68

akan menyelenggarakan upacara-upacara yang menurut mereka tidak rasional.”

Bagi etnis Tionghoa, rasionalitas subjektif barzanji karena melalui barzanji dapat

dijadikan wadah mempertemukan masyarakat dari berbagai anasir etnis sehingga

keselarasan selalu terjaga dalam kehidupan sosial.

Sisi lain yang menarik dibahas lebih jauh mengenai adaptasi etnis

Tionghoa terhadap barzanji adalah etnis Tionghoa memang jelas merupakan

subjek yang melakukan adaptasi sehingga menjadi pelaksana barzanji, akan tetapi

barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa juga memberikan efek imunitas pada

barzanji itu sendiri. Barzanji semakin kuat di kalangan etnis Tionghoa sehingga

seperti dikemukakan diawal bab ini bahwa secara makro akhirnya muncul 2 (dua)

komunitas besar penganut dan pelaksana barzanji yakni komunitas pribumi

(Islam) dan komunitas Tionghoa (Kong Hu Cu dan Budha).

Keseluruhan kajian dan analisis di atas menegaskan bahwa adaptasi dalam

perspektif Fungsionalisme Struktural skema AGIL, yang ditemukan dalam

penelitian ini bersifat dua arah. Pada satu sisi etnis Tionghoa melakukan adaptasi

dengan melaksanakan barzanji sedangkan pada sisi lain, barzanji itu sendiri harus

beradaptasi dan mengubah lingkungan eksternal sebagaimana ditegaskan

Syawaludin (2014:157) “adaptasi sebuah sistem harus menyesuaikan dengan

lingkungannya.” Wujud penyesuaian ini dijelaskan lebih detail pada saat

membahas dan menganalisis fungsi latency dalam disertasi ini.

Aspek lain yang menarik dibahas dan menjadi temuan penting juga dalam

penelitian ini adalah adanya faktor eksternal (faktor yang berada di luar etnis

Tionghoa) yang menjadi penarik bagi etnis Tionghoa untuk melaksanakan

barzanji. Dengan perkataan lain, ada faktor internal di dalam sistem barzanji yang

menyebabkan barzanji dapat bertahan di kalangan etnis Tionghoa. Faktor tersebut

berkaitan dengan karakteristik barzanji. Adapun karakteristik sistem barzanji

sebagai daya tarik sehingga etnis Tionghoa melaksanakan barzanji yang berhasil

diidentifikasi dalam penelitian ini terdiri atas; 1) terbuka; 2) survive; dan 3)

egaliter.

Sifat terbuka bermakna, barzanji dapat diselami dan dimasuki oleh

berbagai komunitas bahkan komunitas di luar agama Islam. Karena itu, tidak



69

mengherankan jika etnis Tionghoa pun dapat bertransformasi menjadi pelaksana

sistem barzanji. Jika barzanji tidak memiliki sifat terbuka maka dipastikan etnis

Tionghoa selamanya akan menjadi undangan atau tamu yang diundang untuk

menghadiri ritual barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi. Dengan sifat terbuka

yang melekat pada sistem barzanji, maka etnis Tionghoa dengan mudah dapat

melaksanakan barzanji. Terbuka dalam konteks, barzanji merupakan sistem yang

dapat mengakomodir beragam latar belakang budaya bahkan agama lain di luar

Islam.

Karakteristik survive atau kemampuan bertahan bermakna barzanji dapat

melakukan “intervensi emosional–psikologis,” tanpa mengubah bentuk dan proses

barzanji. Fenomena inilah yang terjadi dalam konteks pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala yakni melaksanakan barzanji tanpa

mengubah bentuk dan proses barzanji, namun tetap dapat dimaknai sebagai

transformasi budaya dan religi karena transformasi dipahami secara psikologis.

Karakteristik survive melekat pada sistem barzanji karena barzanji berbasis pada

tradisi agama yang merefleksikan bahwa manusia membutuhkan agama include

bukan saja ritual transendental melainkan termasuk di dalamnya tradisi yang

menyertainya.

Sanjaya (2018:55) menegaskan “manusia dengan agama merupakan suatu

hal yang tidak bisa dipisahkan. Agama telah menjadi bagian dalam kehidupan

manusia.” Barzanji merupakan tradisi berbasis agama Islam sehingga menjadi

bagian dari kehidupan umat Islam. Ada sesuatu yang tersimpan di dalam barzanji

sehingga menarik etnis Tionghoa untuk melaksanakannnya. Dalam istilah

Durkheim (2011:615) sebagaimana ditemukan dalam totem bahwa “ada sesuatu

yang kekal dalam agama yaitu pemujaan dan keyakinan.” Unsur ini pun tersirat

dalam ritual barzanji. Setidaknya, sesuai dengan pandangan etnis Tionghoa

menilai barzanji mengandung unsur pemujaan dan keyakinan sehingga sesuai

kebutuhan religi dan spritualitas  manusia baik yang beragama Islam maupun non

Islam.

Selain terbuka dan survive, barzanji juga memiliki spirit egaliter. Dengan

spirit egaliter, tradisi barzanji berhasil menarik lingkungan sosial (etnis Tionghoa)



70

masuk sangat jauh ke dalam sistem barzanji sehingga etnis Tionghoa

bertransformasi menjadi pelaksana barzanji. Perpaduan antara sifat terbuka dan

egaliter antara lain terlihat dari fakta bahwa etnis Tionghoa sama sekali tidak

terhalang, tidak gagap dan tidak kaku untuk menggelar barzanji padahal secara

transendental etnis Tionghoa menganut agama dan budaya Khong Hu Cu dan

Budha yang notabene berbeda secara diametral dengan subtansi agama dan kultur

Islam.

Berdasarkan analisis dan pembahasan di atas ditemukan beberapa fakta

menarik seperti; barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa merupakan sebuah

sistem budaya dan religi yang memiliki sifat terbuka, kemampuan survive, dan

egaliter. Temuan menarik lain adalah etnis Tionghoa mengenal dan beradaptasi

dengan barzanji melalui komunikasi dan interaksi dengan etnis pribumi yang

intensif dilakukan dalam berbagai momentum. Temuan-temuan ini dapat

dijadikan dasar empirik untuk memformulasikan proposisi minor pertama sebagai

berikut:

Proposisi Minor 1
Jika etnis Tionghoa aktif berkomunikasi dan berinteraksi dengan
etnis pribumi dan barzanji memiliki karakteristik terbuka, survive,
dan egaliter, maka etnis Tionghoa dapat beradaptasi dengan barzanji
dan barzanji bertahan di kalangan etnis Tionghoa

2. Fungsi Goal Attainment

Setelah mengkaji dan membahas fungsi adaptasi dalam pelaksanaan

barzanji di kalangan etnis Tionghoa, maka dengan tetap berbasis pada data yang

telah disajikan terdahulu, selanjutnya secara spesifik dianalisis fungsi pencapaian

tujuan pada transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa dalam

pelaksanaan barzanji, artinya analisis berikut ini menjabarkan AGIl pada dimensi

goal attainment.

Goal attainment atau pencapaian tujuan dalam sistem barzanji bermakna

pula etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tentu memiliki misi pencapaian

tujuan. Syawaludin (2014:157) menegaskan dalam “Fungsionalisme Struktural,

sebuah sistem harus memiliki goal attainment atau pencapaian tujuan.” Jika



71

prinsip ini dioperasionalkan sesuai data yang telah dideskripsikan, maka dapat

ditegaskan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji (sistem barzanji) tentu juga

memiliki tujuan tertentu karena itu kajian selanjutnya adalah menjawab untuk apa

etnis Tionghoa melaksanakan barzanji.?

Tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji tidak berkaitan dengan

faktor memperoleh keuntungan material. Pada analisis terdahulu di bagian fungsi

adaptasi, faktor ekonomi telah didegradasi sebagai faktor penyebab etnis

Tionghoa beradaptasi dengan barzanji. Faktor ekonomi bukan motif sosiologis

yang mendorong  etnis Tionghoa melaksanakan barzanji. Sistem barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa tidak bertujuan untuk mencari keuntungan material.

Di sisi lain, etnis Tionghoa mengenal dan mengikuti kemudian melaksanakan

barzanji juga tidak berkaitan dengan tujuan untuk saling memberi dan menerima

dengan sesama warga masyarakat.

Jika tujuan di atas dianalisis dalam konteks bangunan teoretis yang telah

dikemukakan pada bagian kajian teori dan kerangka pemikiran, maka dapat

ditegaskan bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan karena tindakan

ekonomi dan juga bukan karena saling pertukaran (teori pertukaran). Pada analisis

tindakan ekonomi telah ditunjukkan secara empiris bahwa tindakan mencari laba

atau tindakan ekonomi tidak memiliki dasar empiris yang kuat untuk dinyatakan

sebagai faktor yang menyebabkan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji.

Saling memberi dalam kerangka teori pertukaran juga tampaknya tidak

memiliki dasar empiris yang meyakinkan untuk disimpulkan sebagai niat luhur

etnis Tionghoa melaksanakan barzanji karena saling memberi sebenarnya tetap

berada dalam konteks material padahal etnis Tionghoa tetap menganggap barzanji

memiliki dimensi religi yang kuat. Lagi pula jika barzanji diposisikan sebagai

tradisi saling memberi maka kurang kontekstual karena kalau pun dipaksakan

adanya unsur saling memberi, maka tetap tidak bersifat dua arah.

Saling memberi dalam konteks exchange theory harus bersifat dua arah

artinya katakanlah etnis Tionghoa membagi kebahagiaan dengan cara distribusi

materi, akan tetapi dalam pandangan komunitas Islam baik imam, undangan,

maupun yang membantu di bidang konsumsi lebih merupakan suatu sikap saling



72

bantu dan tolong menolong sebagai perwujudkan ibadah. Dengan demikian secara

keseluruhan dapat dinyatakan tujuan etnis Tionghoa melaksanakan barzanji bukan

tindakan ekonomi dan bukan pula perilaku pertukaran, namun demikian berbasis

data display terdahulu tetap terbuka kemungkinan bahwa etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji sebagai strategi atau pendekatan sosial dalam membangun

interaksi harmonis untuk kelancaran aktivitas sosial dan ekonomi dengan

penekanan bahwa fenomena pelaksanaan barzanji sebagai strategi etnis Tionghoa

hanya potensial ditemukan pada awal etnis Tionghoa (orang tua etnis Tionghoa)

pertama kali mengenal dan melaksanakan barzanji, sedangkan untuk konteks

kekinian diyakini memang bukan merupakan strategi ekonomi dan pertukaran

sosial. Oleh karena itu, perlu ditelusuri lebih dalam tujuan utama etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji dengan terlebih dahulu mengungkap berbagai perspektif

terkait dengan pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa.

Berdasarkan data yang telah dipaparkan dapat dianalisis dan dibahas lebih

lanjut bahwa etnis Tionghoa melaksanakan barzanji dalam posisi psikologis tidak

mengetahui bahwa muatan barzanji sesungguhnya berisi cerita tentang perjalanan

hidup Nabi Muhammad SAW, pujian dan sanjungan kepada Nabi Muhammad

SAW, dan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW atau secara keseluruhan etnis

Tionghoa sama sekali tidak mengetahui bahwa barzanji berkaitan dengan

membaca kisah atau mengkisahkan sirah Nabi Muhammad SAW untuk diteladani

umat Islam dan seluruh umat manusia di dunia bahkan sebagai rahmat bagi

semesta alam. Meskipun demikian, etnis Tionghoa telah mengetahui atau

setidaknya memahami bahwa Muhammad adalah seorang nabi yang membawa

agama Islam.

Bagi etnis Tionghoa, barzanji bukan membaca kitab barzanji. Etnis

Tionghoa tidak mengetahui bahwa barzanji yang dilaksnakan selama ini oleh

umat Islam yang kemudian diikutinya bahkan bertransformasi menjadi pelaksana

barzanji untuk kepentingannya sendiri adalah sebuah kitab (kitab barzanji). Di sisi

lain, etnis Tionghoa tetap percaya bahwa barzanji berkaitan erat dengan agama

dan budaya Islam. Secara spesifik etnis Tionghoa menyebut membaca barzanji

berarti “membaca kitab suci Al-quran.” Etnis Tionghoa meyakini pada zaat



73

barzanji dilakukan maka yang dibaca adalah ayat-ayat suci Al-quran bukan karya

sastra Djafar Al-Barzanji.

Transformasi ini muncul karena tampaknya etnis Tionghoa melakukan

analogy historical-sosiologis yakni dalam pergaulan hidup, etnis Tionghoa dan

etnis pribumi membaur satu dengan yang lain sehingga bukan hanya sekali atau

dua kali, melainkan tidak berlebihan menyatakan bahwa setiap hari etnis

Tionghoa mendengar lantunan ayat-ayat suci Al-quran. Ayat suci Al-quran

didengar oleh etnis Tionghoa setiap menjelang sholat lima waktu karena di kota

Donggala terdapat Masjid Raya Donggala yang secara konsisten memutar

kaset/CD (Compact Disc) bacaan Al-quran termasuk pada hari Jumat menjelang

pelaksanaan sholat Jumat secara berjamaah.

Jangkauan volume suara ayat suci Al-quran yang didesain dari kaset atau

CD di Masjid Raya Donggala terdengar dalam radius yang cukup jauh hingga

mencapai 500 – 1.000 meter bahkan lebih karena kota Donggala relatif kecil

sehingga memungkinkan etnis Tionghoa mendengar dengan baik ayat suci Al-

quran terlebih lagi etnis Tionghoa pada umumnya berdomisili di pusat kota

Donggala dan beberapa di antaranya bahkan bertempat tinggal (rumah dan toko)

berbatasan langsung dengan pagar Masjid Raya Donggala dan ada pula yang

berhadapan atau berada di samping Masjid Raya Donggala yang hanya dibatasi

jalan. Selain itu, pada zaman dahulu para orang tua dari komunitas Islam

mengajarkan anak-anak mengaji atau membaca Al-quran dengan suara nyaring

(reading aloud) sehingga etnis Tionghoa sejak dahulu tidak asing dengan bacaan

ayat suci Al-quran. Tidak mengherankan jika kemudian etnis Tionghoa

mempersepsikan bahwa bacaan barzanji sama dengan bacaan Al-quran yang

selama ini akrab terdengar di telinga etnis Tionghoa.

Dimensi lain yang menarik dan penting dikaji sebagai dasar dalam

menganalisis lebih mendalam goal attainment sistem barzanji yang dilaksanakan

etnis Tionghoa adalah pemahaman etnis Tionghoa yang meyakini bahwa barzanji

memang berkaitan dengan upacara mengungkap rasa syukur. Bersyukur karena

diberikan kesempatan membangun dan menempati rumah dan toko baru,

bersyukur karena dapat membeli mobil baru, dan bersukur karena dapat membeli



74

dan mengoperasionalkan kapal baru. Penting diakui bahwa rasa syukur etnis

Tionghoa yang terefleksi dalam ritual barzanji mutlak bersifat material

(kebendaan).

Realitas inilah yang membedakan antara pelaksanaan barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa dengan barzanji yang dilakukan etnis pribumi yang

bukan hanya membaca barzanji dalam konteks material melainkan barzanji juga

dilakukan dalam rangka capaian immaterial seperti; khataman quran, naik haji,

dan pernikahan. Meskipun barzanji yang dilakukan tidak dapat dipisahkan dengan

capaian material tetapi tujuannya jelas bukan kepentingan material atau bukan

tindakan ekonomi melainkan ungkapan rasa syukur.

Temuan di atas tidak berbeda dengan pandangan Muttaqin  (2016:139)

yang menegaskan bahwa “barzanji hanya dibacakan sebagai rasa syukur sehingga

tidak dibacakan dalam kematian.” Barzanji berkaitan dengan kebahagiaan dan

kesyukuran karena itu latar belakang pelaksanaan barzanji selalu berkaitan dengan

keberuntungan. Demikian pula Syam, Salenda, dan Haddade (2016:248)

memberikan penegasan dan penguatan bahwa “tujuan pembacaan barzanji dalam

setiap hajat masyarakat sebagai ungkapan rasa syukur.”

Jika data yang telah disajikan terdahulu dianalisis lebih mendalam, maka

menarik mencermati temuan empirik penelitian ini bahwa barzanji yang selama

ini dilaksanakan oleh komunitas Islam di kota Donggala jelas merupakan salah

satu wujud kesyukuran. Cara komunitas Islam menyampaikan rasa syukur atas

kenikmatan yang diperoleh adalah melalui barzanji yang dalam pelaksanaannya

selalu diorientasikan hanya kepada Sang Pencipta yakni Allah SWT. Dalam kaitan

ini dapat dikaji lebih jauh bahwa goal attainment etnis Tionghoa membangun

sistem barzanji memang memiliki irisan dengan komunitas Islam yakni  sebagai

ungkapan rasa syukur atas capaian duniawi, akan tetapi secara substantif memiliki

perbedaan fundamental.

Orientasi substansial rasa syukur etnis Tionghoa dalam ritual sistem

barzanji tidak sama dengan tujuan komunitas Islam melaksanakan barzanji.

Komunitas Islam melaksanakan barzanji untuk bersyukur kepada Allah SWT

sedangkan rasa syukur etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji diorientasikan



75

bersyukur kepada leluhur khususnya arwah nenek moyang karena alam pemikiran

dan spritualitas  etnis Tionghoa  memang tidak dapat mengabaikan leluhur

terutama seperti yang dinyatakan Permadi (2019:44) bahwa “kepercayaan mereka

tentang  memuliakan orang tua. Meskipun para leluhur sudah meninggal, mereka

tetap bersembahyang atas namanya.”

Etnis Tionghoa di manapun berada secara kultural psikologis selalu terikat

pada leluhur khususnya arwah nenek moyang. Karena itu, di setiap rumah dan

toko milik etnis Tionghoa yang orang tuanya sudah meninggal dunia, maka selalu

terdapat foto orang tua atau leluhur disertai dengan dupa untuk pemujaan. Rasa

syukur etnis Tionghoa melalui sistem barzanji tetap diperuntukkan kepada

leluhur. Meskipun demikian, diakui bahwa perspektif etnis Tionghoa dalam goal

attainment sesuai teori Fungsionalisme Struktural tetap bersifat transendental

karena bagi etnis Tionghoa leluhur sudah berada di alam lain tidak sama dengan

alam dunia, namun tetap dapat menjalin komunikasi dan interaksi secara batiniah.

Berdasarkan analisis di atas, dapat dipahami lebih jauh bahwa sistem

barzanji yang dianut etnis Tionghoa meyakini bahwa rasa syukur yang diungkap

melalui ritual barzanji tetap dalam kerangka sebagai upacara religi.

Koentjaraningrat (2014:81) menegaskan “ritus atau upacara religi itu biasanya

berlangsung berulang-ulang, baik setiap hari, setiap musim atau kadang-kadang

saja.” Barzanji termasuk tradisi komunitas Islam yang paling banyak mengalami

pengulangan dibandingkan tradisi komunitas Islam lainnya. Tradisi komunitas

Islam lain umumnya mengikuti siklus waktu sedangkan barzanji mengikuti objek

sehingga siklusnya bukan kalender melainkan momentum. Akan tetapi, penetapan

hari pelaksanaan barzanji tetap mempertimbangkan pilihan hari yang “dianggap

baik.” Demikian pula dengan etnis Tionghoa mempertimbangkan angka delapan

ketika menetapkan hari pelaksanaan barzanji.

Pada analisis di atas telah ditunjukkan bahwa sistem barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa dinilai sebagai upacara religi. Perspektif ini sejalan

dengan Smith (1994:49) yang menegaskan bahwa “fungsi upacara religi sebagai

upacara yang gembira tetapi khidmat, bukan upacara yang khidmat tetapi

keramat.”



76

Ada tiga kata kunci berkaitan dengan perspektif Smith yakni gembira,

khidmat, dan keramat. Sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa hanya

mencakup dua hal yakni, gembira tetapi khidmat. Akan tetapi, khidmat di sini

dimaknai pula sebagai sesuatu yang sakral (suci) bukan keramat karena keramat

mengandung makna yang kontradiktif dengan gembira. Wujud kegembiraan

dalam ritual barzanji direfleksikan melalui “santap bersama” menu yang

dihidangkan etnis Tionghoa. Sementara itu, nuansa khidmat terdeteksi melalui

suasana tenang dan damai ketika barzanji dibacakan. Dalam kendali etnis

Tionghoa, barzanji sebenarnya ditransformasi dari “membaca ke berdoa” karena

bagi etnis Tionghoa barzanji akhirnya dimaknai pula sebagai doa.

Pada analisis terdahulu telah ditegaskan fakta sosial etnis Tionghoa

melaksanakan ritual barzanji sebagai refleksi rasa syukur. Jika dikaitkan dengan

konsep Smith, maka rasa syukur tersebut dikemas dalam bentuk gembira dan

khidmat. Di balik kekhidmatan itu tersirat doa. Etnis Tionghoa melaksanakan

barzanji dalam konteks doa yang berkaitan dengan nilai agama atau dalam

penelitian ini menggunakan idiom nilai budaya dan religi. Roszi (2018:179)

menjelaskan “keberadaan antara manusia dan agama merupakan dua hal yang

tidak dapat terpisahkan. Seluruh agama merupakan perpaduan kepercayaan dan

sejumlah upacara.”

Doa yang dimaksudkan oleh etnis Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji

adalah doa keselamatan. Doa keselamatan tersebut diyakini oleh etnis Tionghoa

dapat diperoleh melalui barzanji karena di dalamnya “terkesan” membaca Al-

quran. Etnis Tionghoa mempersepsikan bahwa selama ini dalam interaksi dan

komunikasi dengan etnis pribumi yang beragama Islam, jika membaca Alquran

dalam suatu upacara religi berarti umat Islam sedang berdoa, padahal yang dibaca

dalam barzaniji bukan semata-mata ayat suci Alquran, akan tetapi dalam

pemahaman etnis Tionghoa terdengar seperti membaca Al-quran, maka etnis

Tionghoa mempersepsikan sebagai doa.

Secara spesifik dipertajam mengenai doa yang dinilai pula sebagai bentuk

pengharapan. Doa adalah harapan yang bersifat transendental untuk mencapai

sesuatu yang tersirat dalam batin dan terbentuk dalam pemikiran. Karena doa



77

bersifat transendental, maka  berhubungan langsung kepada Sang Pencipta. Dalam

Islam doa adalah bagian dari ibadah. Oleh karena itu, kedudukan doa dalam

ibadah ibarat mustaka dari sebuah bangunan masjid. Doa adalah tiang penyangga

yang memperkuat syiar dalam sebuah peribadatan karena doa adalah bentuk

pengagungan terhadap Allah SWT dengan disertai keikhlasan hati serta harapan

mendapat pertolongan dan keselamatan, dan doa juga merupakan ungkapan rasa

syukur.

Persepsi etnis Tionghoa bahwa membaca barzanji sama dengan membaca

Alquran dan membaca Alquran sama dengan berdoa, akhirnya menggiring

kesadaran spiritual dan religiusitas etnis Tionghoa melaksanakan sistem barzanji

sebagai wadah berdoa untuk mencapai keselamatan. Dengan demikian ditemukan

satu pemahaman fundamental dalam penelitian ini bahwa goal attainment sistem

barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa tujuannya adalah memanjatkan doa

keselamatan. Temuan ini sejalan dengan pandangan teoretis Hendropuspito

(1983:26) yang menegaskan bahwa “dalam teori Fungsionalisme Struktural,

agama memegang kunci utama dalam menjawab kebutuhan manusia akan

keselamatan sebagai salah satu kebutuhan dasar manusia.”

Hal yang penting diungkap lebih jauh melalui depth interview yang terkait

keselamatan sebagai tujuan utama dalam pelaksanaan barzanji adalah ternyata

keinginan mencapai keselamatan melalui barzanji berjalan paralel dengan “rasa

takut” yang ada dalam kesadaran psikologis dan pemikiran etnis Tionghoa.

Keseluruhan informan baik tersurat maupun tersirat mengungkap dan meyakini

bahwa jika diberikan keberuntungan dalam bentuk memiliki rumah baru, toko

baru, mobil dan kapal baru, tetapi terbersit niat atau rencana untuk tidak

melaksanakan barzanji padahal pada masa-masa sebelumnya sudah pernah

melaksanakan barzanji ketika mendapat wujud-wujud material di atas, maka

secara psikologis muncul rasa takut yakni rasa takut tidak memperoleh

keselamatan menghuni rumah baru, tidak mendapat keselamatan mengendarai

mobil baru, dan tidak mencapai keselamatan mengoperasionalkan kapal baru.

Temuan ini membuktikan bahwa keselamatan merupakan orientasi atau tujuan

utama ritual keagamaan khususnya barzanji. Artinya skema AGIL yang



78

digunakan dalam penelitian ini telah menjawab goal attainment sistem barzanji

yang dilaksanakan etnis Tionghoa yakni barzanji dilaksanakan dengan tujuan

untuk mencapai keselamatan.

Berdasarkan analisis dan pembahasan berkaitan dengan fungsi goal

attainment barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa ditemukan empat konsep

kunci untuk menjelaskan secara utuh pencapaian tujuan utama pelaksanaan

barzanji di kalangan etnis Tionghoa yakni; 1) bersyukur; 2) takut; 3) berdoa

(religi)/harapan (psikologis–sosiologis); dan 4) selamat. Keempat konsep kunci

tersebut dapat dijadikan sebagai pijakan untuk memformulasikan proposisi minor

kedua sebagai berikut:

Proposisi Minor 2
Jika dalam diri etnis Tionghoa ada keinginan bersyukur atas
keberhasilan yang diraih dan perasaan takut kalau tidak
melaksanakan barzanji, maka barzanji berfungsi sebagai wadah
berdoa mengharapkan keselamatan

Proposisi minor kedua di atas perlu diberikan pemahaman yang lebih

elementer terkait dengan keselamatan sebagai goal attainment atau pencapaian

tujuan etnis Tionghoa dalam melaksanakan barzanji. Keselamatan dimaksud

memang berkaitan erat dengan keselamatan transendental yang bermuara pada

harapan kepada leluhur atau arwah nenek moyang  untuk senantiasa menjaga dan

melindungi anak keturanan. Akan tetapi, ada implikasi yang tidak disadari

berkaitan dengan keselamatan tersebut. Faktanya, salah satu dimensi yang muncul

dari perspektif keselamatan ini adalah keselamatan sosial. Dengan demikian, pada

tataran sosiologis, barzanji sebagai sistem budaya religi yang dilaksanakan etnis

Tionghoa telah bertransformasi dari membaca barzanji menjadi doa barzanji untuk

keselamatan sosial.

Keselamatan sosial muncul dalam pelaksanaan barzanji karena etnis

Tionghoa berada di tengah lingkungan pribumi. Meskipun komunitas pribumi

bersifat heterogen secara suku bangsa dan latar belakang  budaya, akan tetapi

secara religi homogen yakni beragama Islam. Oleh karena itu, komunikasi dan

interaksi yang dilakukan etnis Tionghoa dengan etnis pribumi kemudian

beradaptasi dengan barzanji sebagai wujud rasa syukur dalam rangka mencapai



79

keselamatan sosial, sesungguhnya dapat juga dinilai sebagai bentuk kecerdasan

spiritual dan emosional etnis Tionghoa berada di tengah masyakarat penganut

barzanji yang heterogen dalam etnis dan homogen dalam keyakinan untuk

mencapai keselamatan sosial.

3. Fungsi Integrasi

Paragraf di atas, mengakhiri analisis goal attainment sebagai salah satu

fungsi AGIL dalam transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala. Secara substansial terlihat bahwa pada

tataran goal attainment juga terjadi transformasi di kalangan etnis Tionghoa

dalam pelaksanaan barzanji yakni transformasi nilai. Keberhasilan yang dicapai

dalam hidup kemudian disyukuri, bersyukur menjadi berdoa, dan berdoa untuk

keselamatan. Temuan ini tidak mengherankan karena transformasi memang

berkaitan dengan nilai sebagaimana dinyatakan Zaeny (2005:153) “transformasi

mengandung makna proses perubahan nilai.” Di sisi lain transformasi nilai sangat

kuat terwujud menggunakan instrument agama (budaya religi) seperti dinyatakan

Alfisyah (2009:76) bahwa “dalam transformasi yang bersifat praktis, misalnya,

agama merupakan infrastruktur yang memungkinkan terjadinya transformasi dan

sekaligus sebagai objek proses transformasi.”

Selanjutnya fungsi AGIL yang akan dibahas dan dianalisis adalah fungsi

integrasi. Untuk membahas fungsi integrasi secara sistematis, maka terlebih

dahulu diberikan pemahaman konseptual bahwa yang dimaksud dengan integrasi

adalah menyatukan semua unsur yang terlibat dalam sistem. Pemahaman ini

berangkat dari pemikiran Syawaludin (2014:157) yang menegaskan “integrasi

sebuah sistem harus mengatur antar hubungan bagian-bagian yang menjadi

komponennya.” Sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota

Donggala sebagaimana dianalisis pada bagian fungsi adaptasi terlihat jelas terdiri

atas beberapa unsur. Dengan perkataan lain banyak komponen yang terlibat dalam

sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala.

Berdasarkan data yang telah dipaparkan, penelitian ini berhasil

menemukan dan mengidentifikasi minimal empat atribut atau konsep yang tepat



80

untuk menunjuk dan menjelaskan elemen-elemen masyarakat yang terlibat dalam

sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa sehingga membentuk suatu

sistem budaya dan religi.

Keempat unsur tersebut, yakni: 1) Etnis Tionghoa; 2) imam/ustadz/tokoh

agama Islam; 3) tetangga/teman/masyarakat umum berbagai etnis; dan 4) kaum

ibu. Keempat unsur ini terlibat penuh dalam barzanji dan tidak dapat dipisahkan.

Jika terpisah dan tidak berfungsi, maka barzanji sebagai sebuah sistem tidak akan

berlangsung efektif bahkan barzanji tidak akan eksis dalam kehidupan komunitas

etnis Tionghoa di kota Donggala, karena itu integrasi ditentukan oleh keempat

anasir di atas.

Etnis Tionghoa adalah unsur yang paling dominan karena berfungsi

sebagai inisiator barzanji. Etnis Tionghoa penentu ada tidaknya barzanji. Jika

inisiator tidak ada, maka barzanji tidak akan terlaksana di kalangan etnis

Tionghoa. Fungsi inisiator ini diperankan oleh etnis Tionghoa untuk

mendatangkan seluruh unsur yang terlibat dalam barzanji baik imam, undangan

maupun kaum ibu.

Berdasarkan analisis di atas, dapat dijelaskan lebih lanjut bahwa posisi

inisiator barzanji yakni etnis Tionghoa merupakan unsur yang paling menentukan

dalam pelaksanaan barzanji. Fungsi ini melekat karena etnis Tionghoa bertindak

sebagai tuan rumah atau unsur yang memiliki hajatan dan harapan sehingga secara

langsung berkaitan dengan kepentingan etnis Tionghoa itu sendiri. Jika dikaitkan

dengan fungsi AGIL lainnya khususnya pencapaian tujuan, maka pendekatan

yang dilakukan etnis Tionghoa dalam fungsi integrasi berimplikasi pada

keselamatan sosial sebagaimana telah dijelaskan dan dianalisis pada bagian

terdahulu.

Realitas yang dijelaskan di atas terkait dengan keberadaan etnis Tionghoa

yang menjadi unsur penentu keterlaksanaan ritual barzanji, maka secara

konseptual data tersebut dapat dirangkum dalam satu istilah teknis yakni etnis

Tionghoa adalah desainer barzanji yang mewujudkan barzanji di lokus

kepentingannya sehingga tanpa keberadaan etnis Tionghoa, dipastikan tidak akan



81

ada gelaran ritual barzanji di kota Donggala (barzanji yang dilakukan etnis

Tionghoa atau barzanji yang menjadi tema dalam penelitian ini).

Jika etnis Tionghoa dikategorikan sebagai inisiator dan desainer yang

membentuk eksistensi sistem barzanji, maka keberadaan imam/ustadz atau

pemimpin ritual barzanji beragama Islam adalah dirigen yang menentukan

kelancaran prosesi barzanji. Karena itu, kedua unsur ini terlihat paling menonjol

dan dominan dalam pelaksanaan barzanji yang dilakukan etnis Tionghoa di kota

Donggala karena itu tidak mengherankan jika kedua unsur ini terkesan sebagai elit

dalam barzanji.

Fungsi integrasi yang dilaksanakan etnis Tionghoa selaku desainer

barzanji dalam arti membentuk eksistensi sosial pada barzanji tidak dapat

mengintervensi diregen barzanji. Karena itu, transformasi budaya religi dalam

pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa tidak mengintrodusir hal baru

yang menyimpang dari prosesi barzanji sebagaimana dikenal dalam komunitas

Islam sebagai pewaris sah tradisi ritual barzanji.

Isi dan proses barzanji tidak dapat dijangkau etnis Tionghoa. Memang ada

pengakuan verbal informan dari kalangan etnis Tionghoa yang diperkuat dengan

informan pribumi yang menyatakan bahwa ketika doa dipanjatkan, maka secara

fisikal tangan etnis Tionghoa juga terangkat seperti kebanyakan umat Islam ketika

berdoa, namun fakta ini tidak ekuivalen dengan transformasi substansi dan proses

barzanji. Dengan perkataan lain munculnya fakta etnis Tionghoa sebagai desainer

barzanji tidak mengubah sama sekali bentuk dan proses ritual barzanji tersebut.

Jika dianalogkan sebuah rumah, maka etnis Tionghoa adalah inisiator dan

desainer yang merancang dan membangun rumah sekaligus pemilik rumah dan

tentu saja sebagai tuan rumah etnis Tionghoa harus masuk ke dalam rumah, akan

tetapi setelah berada dalam rumah, maka yang menentukan kegiatan di dalam

rumah adalah diregen barzanji yakni imam atau ustadz pemimpin barzanji. Apa

yang akan dilakukan pemimpin barzanji terkait dengan keseluruhan pelaksanaan

barzanji sepenuhnya menjadi wilayah otonom diregen barzanji dan etnis Tionghoa

tunduk pada diregen barzanji.



82

Analisis di atas menegaskan bahwa etnis Tionghoa tidak dapat melakukan

intervensi terhadap proses barzanji yang dipimpin oleh imam atau ustadz. Jika

dikaitkan dengan analisis sebelumnya yang menegaskan barzanji adalah ritual

yang gembira dan khidmat, maka gembira merupakan wilayah yang diciptakan

desainer barzanji yakni etnis Tionghoa sedangkan khidmat yang mengarah ke

sakral merupakan bagian yang dirancang oleh diregen barzanji yakni pemimpin

barzanji (imam atau ustadz). Oleh karena itu, sistem barzanji yang didesain etnis

Tionghoa dan dipimpin diregen selama proses berzanji berlangsung,

sesungguhnya telah menghadirkan dua unsur penting dalam sistem barzanji

dengan kewenangan dan kaplingan tugas yang berbeda.

Keberadaan diregen barzanji ditentukan oleh desainer barzanji. Diregen

barzanji tidak akan eksis jika tidak ada desainer barzanji, akan tetapi

keberlanjutan barzanji yang dirancang desainer barzanji tidak akan kontinyu jika

diregen barzanji tidak hadir. Keduanya tidak terpisahkan dalam konteks

pelaksanaan barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa di kota Donggala. Pada posisi

ini terlihat suatu mekanisme integrasi yang kuat antara desainer dan diregen

barzanji.

Fungsi AGIL pada aspek integrasi tidak hanya berkaitan dengan etnis

Tionghoa dan imam atau ustadz melainkan juga termasuk unsur masyarakat lain

yakni undangan atau dalam studi ini dinamakan followers. Berdasarkan data yang

telah disajikan, jika diklasifikasi maka followers terdiri atas dua golongan besar,

yakni; 1) etnis Tionghoa; dan 2) etnis pribumi. Golongan etnis Tionghoa terdiri

atas keluarga atau kerabat dan etnis Tionghoa pada umumnya. Keluarga atau

kerabat yang menghadiri barzanji adalah etnis Tionghoa yang memiliki ikatan

darah dengan inisiator barzanji sedangkan etnis Tionghoa lain tidak memiliki

ikatan darah tetapi beragama Budha dan Kong Hu Cu. Sementara itu, golongan

pribumi adalah tetangga, teman, rekan bisnis, dan mereka yang bekerja pada etnis

Tionghoa umumnya beragama Islam. Sangat disayangkan, baik dari golongan

etnis pribumi maupun Tionghoa tidak melibatkan generasi muda terlebih remaja,

padahal ke depan generasi muda yang akan melanjutkan tradisi barzanji.



83

Golongan etnis Tionghoa dan golongan etnis pribumi yang menghadiri

barzanji yang disebut followers tersebut, hanya mendapat momentum keterlibatan

pada saat barzanji dilaksanakan artinya keterlibatan followers terjadi ketika

barzanji sedang berlangsung. Pada saat barzanji berlangsung keterlibatan

followers etnis pribumi berbeda dengan followers etnis Tionghoa. Followers etnis

pribumi lebih aktif baik secara fisik maupun verbal pada momen tertentu karena

harus mengikuti diregen barzanji (pemimpin barzanji) atau imam/ustadz, misalnya

mengucapkan sholawat kepada Nabi Muhammad SAW, sedangkan golongan etnis

Tionghoa yang berposisi sebagai followers lebih pasif kecuali pada gerekan

tertentu misalnya mengangkat tangan seolah berdoa maka sebagian menyatakan

melakukan hal yang sama dengan diregen barzanji.

Jika dikaitkan dengan nuansa gembira dan khidmat bahkan cenderung

sakral dalam pelaksanaan barzanji yang dipimpin diregen atas upaya desainer

barzanji, maka pada konteks inilah followers menunjukkan peran strategisnya

sebagai anasir yang memperkuat integrasi sistem barzanji karena followers

mendukung penuh nuansa khidmat dan  kegembiraan dalam barzanji sehingga

lebih jauh lagi keberadaannya mutlak diperlukan seperti unsur-unsur lain yang

telah dijelaskan sebelumnya. Followers barzanji bukan sekadar menyaksikan

prosesi barzanji, akan tetapi terlibat pada bagian-bagian tertentu dalam

mekanisme barzanji.

Bagian-bagian yang dimaksudkan adalah pada momen mengucapkan doa

yang dipimpin diregen barzanji, maka tugas dan tanggung jawab followers adalah

memperkuat doa dengan mengucapkan “amin ya Allah” yang berarti

perkenankanlah ya Allah. Selain itu, dalam bagian tertentu selama proses barzanji

berlangsung maka followers mengikuti imam yang memimpin pelaksanaan

barzanji.

Unsur terakhir yang perlu dianalisis dalam skema AGIL pada fungsi

integrasi adalah golongan atau kaum ibu yang berperan dalam menyiapkan dan

menyajikan hidangan barzanji. Semua material konsumsi yang dibutuhkan untuk

mendukung pelaksanaan barzanji disiapkan oleh desainer atau inisiator barsanji,

akan tetapi mengolah dari bahan mentah menjadi bahan yang siap dikonsumsi



84

sepenuhnya diserahkan kepada komunitas Islam. Komunitas Islam dimaksud

adalah para ibu atau perempuan yang berasal dari tetangga atau teman etnis

Tionghoa yang dimohonkan untuk membantu menyiapkan sajian barzanji. Praktis

semua bentuk dan proses penyiapan bahan konsumsi barzanji diatur dan diolah

oleh ibu-ibu komunitas Islam.

Pertimbangan psikologis memberikan kewenangan kepada ibu-ibu

komunitas Islam untuk mengolah bahan konsumsi berkaitan dengan aspek “halal”

karena sebagian besar followers dan tentu saja pemimpin barzanji beragama Islam

sehingga perlu kejelasan mengenai kehalalan makanan yang dikonsumsi

mengingat etnis pribumi yang mayoritas Islam dan menjadi followers dalam

barzanji tidak mengkonsumsi makanan tertentu. Karena itu, kewenangan ibu-ibu

komunitas Islam sama sekali tidak mendapat intervensi etnis Tionghoa selaku

tuan rumah atau desainer dan inisiator barzanji.

Analisis di atas menunjukkan ada 2 (dua) situasi di mana etnis Tionghoa

tidak boleh masuk ke dalam ranah tersebut, yakni pada aspek: 1) isi barzanji dan

mekanisme pelaksanaan barzanji. Isi dan mekanisme pelaksanaan barzanji

diserahkan sepenuhnya kepada diregen barzanji (imam/ustadz). Isi dan

mekanisme barzanji merupakan kewenangan diregen barzanji; dan 2) pengelolaan

konsumsi. Aspek ini diserahkan sepenuhnya kepada kaum ibu komunitas Islam

untuk menggaransi kehalalan menu yang dikonsumsi.

Disadari atau tidak pendekatan ini sebenarnya memperkuat nuansa

kegembiraan dalam barzanji karena sulit membayangkan suasana gembira jika

followers merasa was-was atau ragu terhadap makanan yang akan dikonsumsi.

Garansi kehalalan jenis dan proses pengolahan konsumsi harus diserahkan kepada

kaum ibu komunitas Islam karena kompetensi kaum ibu komunitas Islam memang

merupakan bagian dari menjamin kehalalan proses pengolahan menu yang

dikonsumsi.

Berbeda dengan desainer dan diregen barzanji yang disebut sebagai aktor

utama dalam sistem barzanji, maka followers dan unsur yang mengelola konsumsi

tidak dapat disebut sebagai elit karena followers dan pengelola konsumsi bersifat

komunal sedangkan desainer atau inisiator dan diregen barzanji bersifat



85

individual. Meskipun bukan suatu fenomena universal, akan tetapi dalam banyak

aspek memang yang namanya aktor utama atau elit secara sosiologis selalu lebih

sedikit secara kuantitatif dibandingkan dengan komunal.

Empat komponen masyarakat yang terintegrasi dengan tugas dan peran

yang berbeda telah dianalisis dan dibahas mendalam sehingga membentuk sistem

barzanji. Tentu saja barzanji yang dimaksud adalah sistem barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa. Berdasarkan analisis di atas secara meyakinkan

dapat ditegaskan bahwa meskipun inisiator atau desainer barzanji adalah etnis

Tionghoa beragama dan berbudaya Kong Hu Cu dan Budha, akan tetapi

keterlibatan unsur lain mutlak diperlukan.

Integrasi menjadi kata kunci keterlaksanaan barzanji dengan khidmat

(sakral) dan gembira. Integrasi dapat dicapai karena setiap komponen yang terlibat

dalam barzanji sudah memiliki tugas dan fungsi yang konkrit sehingga tidak

terjadi tumpang tindih. Bukan itu saja, di antara aktor yang terlibat dalam barzanji

ada kesadaran untuk tidak saling mengintervensi khususnya desainer barzanji atau

etnis Tionghoa terhadap unsur lainnya terutama diregen barzanji dan pengelola

konsumsi barzanji.

Pertanyaan yang menarik diajukan dalam konteks Fungsionalisme

Struktural adalah mengapa keempat unsur yang terlibat dalam barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa mau menyatu secara integral, padahal memiliki latar

belakang budaya dan tupoksi yang berbeda? Berdasarkan data yang telah

disajikan dapat dijelaskan lebih detail bahwa integrasi keempat unsur pembentuk

barzanji tersebut memiliki alasan dan argumentasi yang berbeda beda.

Bagi etnis Tionghoa, selain didasarkan pada tujuan mencari keselamatan

juga merasa bertanggung jawab karena barzanji yang dilaksanakan merupakan

upaya mewujudkan kepentingannya. Bagi imam/ustadz atau pemimpin barzanji

mau terlibat dalam barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa kerena juga merasa

sebagai bagian dari tugas dan tanggung jawabnya. Lebih jauh lagi ada

kepentingan da’wah yang mengharuskan imam atau pemimpin barzanji

melaksanakan tugas barzanji di kediaman etnis Tionghoa.



86

Demikian pula followers merasa bahwa siapun yang mengundang maka

sebagai manusia beragama khususnya yang beragama Islam memiliki kewajiban

untuk memenuhi undangan tersebut. Selain itu, undangan barzanji merupakan

undangan yang bersifat religi sehingga lebih mendorong followers untuk

berpartisipasi dalam barzanji. Hal yang sama dirasakan kaum hawa atau yang

menangani konsumsi merasa berkewajiban untuk saling membantu. Kaum ibu

menyadari bahwa mayoritas undangan barzanji pasti beragama Islam sehingga

kaum ibu komunitas Islam perlu mengambil peran membantu menghilangkan

keraguan dan kekhawatiran pada saat mengkonsumsi hidangan barzanji.

Berdasarkan analisis di atas, pada akhirnya ditemukan satu konsep yang

paling tepat untuk mengikat keempat unsur yang terlibat dalam barzanji sehingga

terdorong untuk bersama-sama mensukseskan barzanji yang dilaksanakan etnis

Tionghoa yakni adanya “kebersamaan.”

Secara sosiologis nilai-nilai kebersamaan ini ditunjukkan dengan sangat

kuat untuk mensuksekan pelaksanaan barzanji. Temuan ini sejalan dengan

penelitian terdahulu yang dilakukan Ibnu dan Tohir (2018:48) bahwa “dalam teori

Fungsionalisme Struktrural, tingkat integrasi dalam suatu sistem sosial dapat

diukur dan dilihat dengan sejauhmana kebersamaan yang dibangun. Semakin

tinggi tingkat kebersamaan seseorang terhadap suatu sistem tertentu maka

semakin tinggi tingkat integrasi yang dapat dicapainya. Sebab kebersamaan ini

berhubungan sekali dengan tindakan yang konkrit yang muncul dari dalam hati

tanpa adanya paksaan.”

Secara faktual diakui bahwa sistem barzanji memang telah melibatkan

berbagai unsur secara suka rela dan tanpa paksaan dari pihak manapun.

Keterlibatan berbagai pihak secara sukarela dengan kebersamaan tinggi untuk

suksesnya barzanji menunjukkan bahwa masyarakat pun sangat bergantung pada

barzanji yang notabene merupakan tradisi berbasis religi. Hal ini sejalan dengan

Durkheim sebagaimana diperkuat Johnson (1988:196) yang menegaskan “analisis

sosiologis mengenai agama harus dimulai dengan pengakuan akan adanya saling

ketergantungan antar agama dan masyarakat.”



87

Berdasarkan data yang telah ditriangulasi baik sumber maupun metode

kemudian dikentalkan melalui condentation dalam skema Miles dan Huberman,

maka diperoleh fakta yang membentuk konsep-konsep penting dalam fungsi

integrasi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa sehingga

memudahkan dalam menformulasikan suatu proposisi minor ketiga sebagai

berikut:

Proposisi Minor 3
Jika etnis Tionghoa sebagai desainer, imam/ustadz sebagai diregen,
tamu undangan sebagai followers, dan kaum ibu sebagai pengelola
konsumsi barzanji melaksanakan tugas dan peran berbeda
didasarkan kebersamaan, maka fungsi integrasi dalam sistem
barzanji dapat diperkuat.

4. Fungsi Latency

Fungsi AGIL pada aspek adaptasi, pencapaian tujuan, dan integrasi telah

dibahas dan dianalisis. Selanjutnya melengkapi analisis dan pembahasan pada

bagian ini sekaligus untuk menjawab secara tuntas permasalahan pertama yang

telah dikemukakan dalam penelitian ini, maka dikaji pula fungsi terakhir dalam

skema AGIL yakni pemeliharaan pola. Pemeliharaan pola biasa diistilahkan

dengan nama latancy pattern maintenance.

Agar sistem dapat bertahan misalnya barzanji dapat bertahan di kalangan

etnis Tionghoa, maka sistem itu sendiri atau etnis Tionghoa tidak cukup hanya

melakukan adaptasi membangun goal attainment, dan menyatukan berbagai unsur

dalam suatu integrasi yang utuh melainkan harus pula mampu mempertahankan

diri dengan cara melakukan penyesuaian, melakukan perawatan sistem atau

pemeliharaan pola dari berbagai perubahan eksternal.

Menurut Syawaludin (2014:157) “sistem juga harus mengatur antar

hubungan fungsi lain (A,G,L). Latency (pemeliharaan pola) adalah sistem harus

melengkapi, memelihara & memperbaiki, baik motivasi individual maupun pola-

pola kultural yang menciptakan dan menopang motivasi sosial.” Jika dikaji lebih

dalam, pemeliharaan pola sebenarnya dapat dipahami pula sebagai wujud

kebaruan dalam suatu sistem.



88

Bagaimana barzanji melakukan pemeliharaan pola atau bagaimana etnis

Tionghoa sebagai inisiator dan desainer barzanji mempertahankan eksistensi

sistem barzanji dalam skema AGIL,? tentu tidak terlepas dari latency karena

sistem sosial termasuk sistem budaya dan religi seperti barzanji diyakini dapat

bertahan karena memenuhi latency. Berdasarkan data yang telah disajikan, studi

ini menemukan 2 (dua) pendekatan yang digunakan etnis Tionghoa untuk

mempertahankan sistem barzanji, yang jika dikonseptualisasi maka  dinamakan;

1) pendekatan internal; dan 2) pendekatan eksternal.

Pendekatan internal adalah upaya etnis Tionghoa mengikuti variasi dalam

proses barzanji. Pendekatan internal, misalnya etnis Tionghoa mengikuti variasi

barzanji dengan membolehkan adanya adzan di titik tengah rumah atau toko atau

yang dianggap sebagai pusat rumah. Pada tahap awal barzanji diinisiasi etnis

Tionghoa, belum melakukan adzan di pusat rumah. Akan tetapi dewasa ini, jika

etnis Tionghoa menggelar barzanji maka mulai diterapkan adzan di pusat rumah

dan tentu saja yang melakukan adalah bagian dari diregen barzanji yang sudah

ditentukan. Karena pola ini belum ditemukan pada tahap awal barzanji pertama

kali dilakukan atau setidaknya pola ini baru muncul satu dekade terakhir, maka

fakta sosial ini dapat disebut sebagai fungsi latency dalam pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa sekaligus menunjukkan suatu kreasi yang mengorbitkan

transformasi.

Mengumandangkan adzan pada prosesi barzanji yang dilaksanakan etnis

Tionghoa memang termasuk hal baru (transformasi di kalangan etnis Tionghoa),

akan tetapi, pendekatan internal ini  tidak dapat dinilai sebagai transformasi

bentuk barzanji karena sesungguhnya di kalangan etnis pribumi sudah lama

melakukan adzan di pusat rumah ketika melaksanakan proses barzanji. Tegasnya,

meskipun ada variasi baru dalam pelaksanaan barzanji, tetapi etnis Tionghoa tidak

mengubah bentuk barzanji.

Adzan pada saat barzanji di titik pusat rumah etnis Tionghoa atau dalam

local wisdom disebut “posi bola” merupakan  fakta sosial yang dinilai sebagai

bentuk latancy karena variasi aktivitas adzan pada saat barzanji dinilai dapat

memperkuat wujud khidmat dalam barzanji. Di sisi lain, penting pula menjelaskan



89

bahwa adzan pada saat barzanji dinilai sebagai pendekatan internal dalam latency

karena berkaitan dengan mekanisme pelaksanaan barzanji.

Masih berkaitan dengan pendekatan internal, etnis Tionghoa juga sudah

mulai mengikuti tradisi lain yang biasa dilakukan etnis pribumi ketika

membangun rumah yakni pada tiang utama rumah atau pusat rumah diletakkan

atau digantung sejumlah buah-buahan, seperti; pisang, tebu, dan kelapa. Hal ini

memang tidak berkaitan langsung dengan barzanji, akan tetapi proses tersebut

memperkuat nilai kebersamaan etnis Tionghoa untuk melaksanakan barzanji pada

saat rumah atau toko sudah selesai dibangun.

Sebagaimana telah dikemukakan diawal mengenai pembahasan tentang

latency bahwa ada dua pendekatan yang digunakan untuk menunjukkan

pemeliharaan pola dalam pelaksanaan barzanji yakni pendekatan internal dan

eksternal, maka setelah membahas pendekatan internal, tentu selanjutnya yang

perlu dibahas dan dianalisis adalah pendekatan eksternal.

Pendekatan eksternal adalah upaya etnis Tionghoa melakukan

ekstensifikasi terhadap aktivitas barzanji. Pola ekstensifikasi dalam pendekatan

eksternal adalah memperluas objek dan momentum sasaran barzanji. Jika pada

awalnya, aktivitas barzanji hanya sebatas ketika selesai membangun atau pindah

ke rumah baru atau toko baru, maka dengan pendekatan eksternal ekstensifikasi,

etnis Tionghoa tampaknya melakukan perluasan terhadap area atau objek-objek

yang dijadikan wadah untuk melaksanakan barzanji.

Sasaran pelaksanaan barzanji bukan hanya pada rumah baru atau toko baru

melainkan diperluas ke objek lain, seperti; membeli mobil baru dan kapal baru.

Dibandingkan dengan rumah dan kapal, maka untuk mobil tampaknya tidak

terlalu menjadi keharusan untuk melaksanakan barzanji, sementara untuk rumah

atau toko dan kapal baru termasuk gudang, maka menjadi semacam hal yang

diwajibkan.

Latancy atau perawatan dan pemeliharaan pola sistem barzanji di kalangan

etnis Tionghoa juga dilakukan secara eksternal melalui konsistensi mengikuti

barzanji yang dilakukan etnis pribumi sehingga budaya religi barzanji tetap

tertanam kuat di kalangan etnis Tionghoa. Dengan demikian muncul pola siklus



90

dalam sistem latency yakni kembali ke sistem adaptasi. Adaptasi dimaksud adalah

etnis Tionghoa tetap aktif  tidak hanya melaksanakan barzanji melainkan juga

mengikuti ritual barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi sehingga barzanji

terpelihara dengan baik di kalangan etnis Tionghoa.

Seperti halnya pendekatan internal, maka pendekatan eksternal juga dinilai

sebagai bentuk transformasi yang tidak mengubah barzanji karena aspek-aspek

yang menjadi fokus barzanji di kalangan etnis pribumi memang tidak hanya

sebatas rumah atau toko melainkan berbagai aspek yang dinilai berpengaruh

dalam kehidupan manusia sehingga bagi etnis pribumi, barzanji tidak hanya

bersifat material melainkan juga immaterial sebagaimana telah dijelaskan dan

dianalisis pada bagian terdahulu.

Pendekatan internal dan eksternal yang dilakukan etnis Tionghoa dalam

pelaksanaan barzanji bukan merupakan transformasi budaya religi yang berbentuk

fisik melainkan transformasi dalam bentuk sikap dan pemikiran yang sekaligus

dinilai sebagai  bentuk latency dalam perspektif Fungsionalisme Struktural

dengan skema AGIL.

Berdasarkan analisis dan pembahasan tentang latency yang dikembangkan

etnis Tionghoa dalam merawat dan memelihara pelaksanaan barzanji di kota

Donggala, maka pada bagian akhir dari subbab ini perlu diformulasikan kembali

proposisi penelitian. Proposisi dimaksud sama dengan proposisi sebelumnya

yakni sebagai gabungan konsep, sementara konsep-konsep itu sendiri  bersumber

dari data yang divalidasi menjadi fakta sosial. Adapun proposisi minor keempat

yang menjadi temuan penting dalam penelitian ini sebagai berikut:

Proposisi Minor 4
Jika etnis Tionghoa melakukan pendekatan internal, seperti; adzan
pada saat barzanji dan pendekatan eksternal, seperti; melaksanakan
barzanji pada saat membeli mobil baru dan kapal baru dan tetap
menghadiri undangan barzanji yang dilaksanakan etnis pribumi,
maka tercipta latency dalam sistem barzanji

Berdasarkan keseluruhan analisis dan pembahasan etnis Tionghoa

melaksanakan barzanji sebagai bentuk transformasi budaya religi di kota

Donggala dengan pendekatan AGIL, maka dapat dinyatakan bahwa barzanji



91

memenuhi syarat AGIL. Barzanji yang merupakan representasi dari etnis

Tionghoa sebagai desainer barzanji dapat beradaptasi, memiliki tujuan, dan

mengintegrasikan berbagai komponen dalam satu sistem barzanji serta mampu

melakukan latency, maka jelas barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa juga

sangat fungsional. Berdasarkan analisis tersebut dan dengan mencermati proposisi

minor 1 sampai proposisi minor 4, maka dibangun proposisi mayor sebagai

berikut:

Proposisi Mayor 1
Jika komunikasi dan interaksi antar-etnis intensif dilakukan, barzanji
bersifat terbuka, survive dan egaliter sehingga etnis Tionghoa dapat
beradaptasi dengan harapan mencapai keselamatan sosial dengan
cara mengintegrasikan desainer, diregen, followers, dan pengelola
konsumsi, serta melakukan pendekatan internal dan eksternal, maka
barzanji memenuhi syarat AGIL

Proposisi mayor 1 di atas sesuai dengan teori Fungsionalisme Struktural

bahwa sebuah sistem budaya dapat eksis karena fungsional dalam sistem sosial.

Jika barzanji sebagai sistem budaya dan religi tidak fungsional pada tataran sosial,

maka barzanji sudah lama ditinggalkan oleh inisiator dan desainer barzanji yakni

etnis Tionghoa. Faktanya sampai saat ini barzanji tetap dilaksanakan etnis

Tionghoa di kota Donggala artinya barzanji telah menjelma menjadi sistem yang

fungsional dalam lingkungan etnis Tionghoa.

Berdasarkan pemikiran tersebut, maka menarik mengkaji lebih mendalam

wujud fungsionalisme dalam barzanji sebagai sistem budaya dan religi. Wujud

fungsionalisme tersebut dikaitkan dengan Durkheim yang menilai bahwa sistem

religi atau agama fungsional bukan saja pada aspek spiritual melainkan juga pada

dimensi sosial yakni membangun solidaritas sosial sebagaimana ditemukan dalam

totem dan pada batas tertentu oleh Malinowsky yang lebih ke antropologis dalam

kula dan oleh Smith yang lebih spiritual dalam sistem religi.

Dampak transformasi budaya religi dalam pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa, secara metodologis merujuk pada eksamplar Durkheim

dengan teori Fungsionalisme Struktural sehingga konsistensi kajian tetap dapat

dipertahankan. Hal ini berarti dampak transformasi budaya dan religi dalam

pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa, diarahkan pada dimensi



92

solidaritas sosial karena Durkheim menemukan fakta sosial totem berimplikasi

pada penguatan solidaritas sosial pada masyarakat Arunta sebagaimana diakui

pula oleh Serazio (2012:310) yang menegaskan “totem functions enabling

solidarity.” Totem berdampak pada penguatan solidaritas sosial.

Totem adalah ritual religi sama dengan barzanji merupakan tradisi

komunitas Islam yang berdimensi religi. Religi dalam pengertian umum

merupakann sistem kepercayaan atau keyakinan keagamaan. Tentu saja Islam

sebagai agama tidak sama dengan totem, akan tetapi yang ingin ditegaskan adalah

secara makro baik totem maupun barzanji dapat dipahami dengan baik dalam

konteks sistem religi (totem) dan sistem agama (barzanji). Kedua sistem ini, yakni

totem (religi) dan barzanji tidak dapat dipisahkan dari perspektif agama. Pada

tataran inilah sebenarnya barzanji sebagai sistem budaya dan religi memberikan

dampak yang sangat fundamental karena menurut Permadi (2019:45) “arti penting

ritual keagamaan pada gilirannya akan membawa kita pada inti dari teori

Durkheim, yaitu penjelasan fungsional tentang agama.”

Barzanji sebagai sistem budaya dan religi tidak diragukan merupakan

tradisi komunitas Islam. Sebagai suatu tradisi, barzanji juga tidak dapat

dipisahkan dengan agama Islam. Dalam sosiologi agama, ditegaskan agama

niscaya fungsional dalam kehidupan sosial, paling tidak untuk pemeluknya.

Menurut Scharf (2005:93) “agama bersifat fungsional terhadap persatuan dan

solidaritas sosial.” Demikian pula Jones, Liza, dan Shaun (2016:95) yang

menyimpulkan “agama merupakan alat yang sangat penting bagi solidaritas

sosial.”

Uraian di atas bermakna bahwa jika barzanji yang dilaksanakan etnis

Tionghoa di kota Donggala sebagai bentuk transformasi budaya dan religi

diorientasikan sebagai fakta sosial berbasis agama yang berdampak pada

solidaritas sosial, maka hal itu mendapat penguatan korespondensi yang sangat

variatif karena banyak teori yang menjelaskan agama dengan segala sistem dan

tradisi yang mengikutinya fungsional memperkuat solidaritas sosial. Smith

(1994:49), misalnya dalam Lectures on the Religion of the Semites tegas meyakini

“upacara religi atau agama mempunyai fungsi sosial untuk mengintensifkan



93

solidaritas masyarakat.” Demikian pula Notingham (1985: 36) secara umum

menyatakan “agama mempunyai peranan di dalam masyarakat sebagai kekuatan

yang mempersatukan dan melestarikan.” Bahkan pluralitas agama juga fungsional

menyatukan masyarakat sebagaimana diakui Kruja (2020:78) bahwa “the

religious pluralism has served as a unifying element between people, families, and

various groups in society

Berdasarkan pijakan teoretis yang sangat variatif di atas, dan mengingat

barzanji merupakan tradisi agama, maka barzanji  memperkuat solidaritas sosial

antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi. Statemen ini didukung kebenaran

korespondensi yang sangat beragam, akan tetapi tentu saja sebuah studi ilmiah

berbasis data empirik perlu diperkuat dengan kebenaran koherensi. Berbasis pada

data yang telah disajikan dan pembahasan pada subbab terdahulu khususnya pada

fungsi integrasi dan latency dalam AGIL, maka dapat dijelaskan lebih lanjut

bahwa fakta empiris pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa terlihat jelas

dapat memperkuat solidaritas sosial.

Dampak ini dapat diarasakan oleh etnis Tionghoa dan etnis pribumi, akan

tetapi tidak diketahui secara wawasan dan pemikiran. Sama dengan temuan

Durkheim yang menegaskan totem memperkuat solidaritas meskipun tidak

disadari oleh penganut totem. Sejauh ini kehidupan sosial etnis Tionghoa dengan

etnis pribumi berlangsung natural sehingga belum mengetahui apa yang

menyebabkan kehidupan harmonis yang natural tersebut. Data yang telah

disajikan mengungkapkan bahwa baik etnis Tionghoa maupun etnis pribumi tidak

menyadari barzanji telah berfungsi memperkuat solidaritas sosial di kota

Donggala.

Jika diajukan pertanyaan apakah yang menyebabkan solidaritas sosial

antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi terjaga dalam kedamaian, maka baik

etnis Tionghoa maupun etnis pribumi belum tentu memasukkan barzanji sebagai

faktor atau salah satu faktor yang mendorong keharmonisan tersebut karena

keharmonisan telah menjadi bagian integral dalam kehidupan masyarakat di kota

Donggala yang diawali dengan  etnis Tionghoa berhasil masuk ke dalam sistem

budaya dan religi milik etnis pribumi sehingga terjalin komunikasi antar budaya



94

yang harmonis yang pada akhirnya membawa masyarakat dalam ikatan

solidaritas.

Ketidaksadaran masyarakat terhadap menguatnya nilai solidaritas yang

disebabkan transformasi budaya dan religi dalam pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa, sesungguhnya tidak mengejutkan karena dalam setiap

sistem budaya religi yang mengikat kuat, maka pengaruhnya pun sering tidak

disadari. Ketika sebuah sistem telah menjadi bagian integral dalam kehidupan,

maka dampak sistem tidak terasa. Ketika barzanji telah menjadi bagian dari

kehidupan etnis Tionghoa dan solidaritas juga menjadi bagian dari kehidupan

antar-etnis, maka keduanya dianggap sebagai hal lumrah yang terjadi dalam

kehidupan sosial.

Hasil penelitian ini, menggunakan dua pendekatan eksplanatif untuk

menjelaskan sekaligus memberikan evidensi empirik bahwa barzanji fungsional

memperkuat solidaritas sosial, yakni 1) mendeskripsikan fakta sosial kehidupan

harmonis yang terjadi di kota Donggala; dan 2) melakukan re-deskrispsi singkat

terhadap dua fungsi AGIL yakni fungsi integrasi dan fungsi latency. Dengan dua

pendekatan eksplanatif ini, maka dapat ditunjukkan secara konkrit barzanji

sebagai sistem budaya dan religi memperkuat solidaritas sosial antar-etnis di kota

Donggala khususnya antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi.

Eksplanasi pertama ditunjukan dengan fakta sosial bahwa sampai saat ini

etnis Tionghoa tetap berada dalam kehidupan yang damai dan harmonis. Dalam

skala nasional, eksistensi etnis Tionghoa sering kali mengalami gesekan sosial

sebagaimana telah diungkap secara mendalam pada kajian teoretis bab 2

terdahulu, bahkan di beberapa lokus tertentu keberadaan etnis Tionghoa

cenderung dinilai sulit membaur dalam kehidupan masyarakat lokal. Kontrakdiktif

dengan realitas tersebut, yang  terjadi di kota Donggala jutsru sebaliknya yakni

etnis Tionghoa aktif menjalin komunikasi dan interaksi dengan berbagai etnis

pribumi.

Heterogenitas kehidupan sosial di kota Donggala tidak terganggu terutama

antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi karena ikatan solidaritas yang kuat.

Ikatan solidaritas ini sangat mungkin disebabkan banyak faktor artinya faktor



95

transformasi budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis

Tionghoa tentu tidak dapat diklaim sebagai faktor tunggal, akan tetapi penelitian

ini membatasi diri dan menemukan bahwa dampak dari transformasi budaya religi

pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa juga tidak dapat nafikan

karena  untuk masuk ke dalam tradisi berbasis religi seperti barzanji  bukan

perkara yang mudah terlebih lagi jika disadari bahwa salah satu perilaku

psikologis etnis Tionghoa adalah chinese culturalism. Dengan chinese

culturalism, maka dimanapun etnis Tionghoa berada sulit dimasuki dan memasuki

budaya luar apalagi budaya berdimensi ritual dan religi, seperti tradisi barzanji

komunitas Islam.

Secara sosiologis–antropologis jika suatu etnis dapat masuk menjadi

pendukung dan pelaksana kultur dominan yang dipraktikkan masyarakat lokal,

maka hal itu menunjukkan karakteristik etnis Tionghoa di kota Donggala berbeda

dengan etnis Tionghoa di lokus lain. Chinese culturalism yang sulit ditembus di

tempat lain, pada akhirnya lebur dan mencair di kota Donggala. Di sisi lain,

memang tidak dapat dipisahkan pula dengan sifat alamiah barzanji itu sendiri

yang telah dianalisis dan dibahas sebelumnya sebagai suatu sistem yang terbuka,

egaliter, dan memiliki kemampuan survive sehingga memudahkan etnis Tionghoa

menjadi inisiator dan desainer barzanji.

Beberapa bukti empirik lain dapat dikemukakan untuk memperkuat

argumentasi transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan

etnis Tionghoa memperkuat solidaritas sosial di kota Donggala, seperti; kebiasaan

etnis Tionghoa memberikan bantuan kepada etnis pribumi dalam acara perayaan

hari besar agama Islam, bahkan beberapa tahun silam (2018 dan 2019) ditemukan

komunitas etnis Tionghoa menyerahkan sapi dan kambing kepada ta’mir Masjid

Raya Donggala untuk disembelih sebagai hewan qurban pada saat hari raya Idul

Adha.

Fakta tersebut membuktikan pendekatan kultural dan religi menjadi ciri

dari perilaku komunikasi dan interaksi yang dibangun antara etnis Tionghoa

dengan etnis pribumi sehingga tidak berdampak pada ikatan solidaritas sosial

yang kuat. Tentu sangat ideal jika spektrum interaksi dan komunikasi khususnya



96

solidaritas sosial yang terbangun antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi

menjangkau dimensi sosial lainnya seperti; aktivitas olahraga antara remaja etnis

Tionghoa dengan etnis pribumi yang pernah berjalan dinamis pada era terdahulu.

Dimensi ini menjadi sisi kelemahan dalam komunikasi dan interaksi antara

etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala, yakni komunikasi dan

interaksi cenderung lebih aktif dilakukan generasi tua sedangkan generasi muda

tidak terlalu intensif karena media untuk berkomunikasi dan berinteraksi seperti

sarana olahraga yang melibatkan banyak anak muda (lapangan bola volley dan

basket), saat ini praktis sudah tidak ada sebagaimana pada zaman lampau di era

1980-an sampai 1990-an ditemukan di pusat kota Donggala. Akan tetapi, apapun

yang ada saat ini patut diapresiasi karena dari barzanji terbangun solidaritas sosial

sehingga relevan dengan kebenaran korespondensi yang telah dikemukakan

sebelumnya. Bahkan temuan penelitian ini juga sejalan dengan temuan penelitian

terdahulu yang dilakukan Purna (2013:124) bahwa “pada setiap penyelenggaraan

barzanji nilai yang terkandung di dalamnya adalah nilai perekat sosial.” Untuk

konteks kota Donggala pelaksanaan barzanji yang dimotori etnis Tionghoa juga

memperkuat solidaritas sosial.

Eksplanasi kedua yang membuktikan transformasi budaya dan religi di

kalangan etnis Tionghoa berdampak pada penguatan solidaritas sosial terlihat jelas

ketika dilakukan analisis AGIL pada aspek fungsi integrasi dan fungsi latency.

Sebagaimana telah dibahas sebelumnya bahwa analisis fungsi integrasi

membuktikan unsur masyarakat yang terlibat dalam barzanji terdiri atas; etnis

Tionghoa, imam/ustadz, followers, dan kaum ibu. Keterlibatan unsur-unsur

tersebut dalam barzanji jelas merupakan suatu penyatuan yang kemudian

memberikan efek pada kehidupan sosial yang lebih kuat sehingga terbentuk jiwa

kebersamaan yang mengikat dan mempererat hubungan antara etnis Tionghoa

dengan etnis pribumi.

Analisis di atas sejalan dengan Permadi (2019:46) yang menyatakan “arti

penting agama justru terletak pada ritual-ritual yang dapat memberikan semangat

kepada individu-individu kelompok mereka. Ritual dan upacara juga berfungsi

sebagai pengikat yang dapat mempererat hubungan antar individu tersebut.”



97

Secara substantif, agama selalu berkaitan dengan kebersamaan dan solidaritas.

Demikian pula Smith (1994:49) menegaskan “upacara religi atau agama

mempunyai fungsi sosial mengintegrasikan masyarakat.” Agama Islam dan tradisi

yang menyertainya memperkuat tatanan masyarakat dalam kehidupan yang damai

dan harmonis. Di sisi lain Citroni (2020:98) menegaskan “cultural ‘events’ such

as festivals and performances are increasingly used by civil society actors for a

variety of goals, including the pursuit of social inclusion.”

Jika dicermati lebih dalam, maka sejak awal proses barzanji dilaksanakan

sebenarnya telah berfungsi mengintegrasikan masyarakat, akan tetapi integrasi

yang terjadi pada saat pelaksanaan barzanji tidak hanya berhenti sesaat setelah

barzanji diakhiri melainkan terus berlanjut dalam kehidupan sosial sehingga

kehidupan sosial etnis Tionghoa dan etnis pribumi lebih cair sebagai dasar

membangun solidaritas sosial. Selain itu, pada fungsi latency juga terlihat dampak

substansial transformasi budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan

etnis Tionghoa berupa ikatan solidaritas yang semakin kuat. Hal ini dibuktikan

dengan semakin variatifnya area komunikasi dan interaksi, seperti; memperluas

jangkauan barzanji yang tidak hanya melakukan barzanji berkaitan pindah ke

rumah baru melainkan juga terhadap keberhasilan memiliki kapal baru dan pada

batas tertentu keberhasilan memiliki mobil baru.

Perluasan ini tidak dapat dipisahkan dengan tradisi barzanji karena pijakan

dasarnya adalah barzanji, tetapi diyakini tidak disadari oleh masyarakat baik

Tionghoa maupun pribumi bahwa dengan perluasan tersebut maka interaksi

semakin intensif hingga pada akhirnya membentuk solidaritas yang kuat antara

etnis Tionghoa dengan etnis pribumi, karena itu sepanjang sejarah keberadaan

etnis Tionghoa di kota Donggala hingga saat ini dengan jumlah yang cukup besar

mencapai lebih dari 90 KK, tidak pernah ditemukan konflik horizontal yang

melibatkan antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala. Hal ini

mengindikasikan solidaritas sosial terpelihara dengan baik dan fungsi sistem

budaya religi seperti barzanji tentu tidak dapat diabaikan sebagai faktor

determinan.



98

Berdasarkan pembahasan dan analisis dampak transformasi budaya religi

pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala dapat

ditegaskan bahwa adanya barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa, maka

memperkuat solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota

Donggala. Mengacu pada analisis di atas dan dikaitkan dengan proposisi yang

telah dirumuskan  sebelumnya, maka dapat diformulasikan proposisi mayor kedua

sebagai berikut.

Proposisi Mayor 2
Jika transformasi budaya dan religi pada pelaksanaan barzanji di
kalangan etnis Tionghoa memenuhi AGIL, maka sistem barzanji yang
dilaksanakan etnis Tionghoa fungsional memperkuat solidaritas sosial
antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota Donggala

Proposisi mayor 2 di atas sebenarnya telah menjawab keseluruhan

permasalahan penelitian yang berkaitan dengan adanya dampak barzanji yang

dilaksanakan etnis Tionghoa terhadap solidaritas sosial. Kajian ini telah

menjelaskan secara transparan dan komprehensif barzanji memenuhi AGIL dan

fungsional memperkuat solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di

kota Donggala.

Secara metodologis tidak ada lagi aspek yang perlu dijelaskan lebih lanjut

yang berkaitan langsung dengan permasalahan (rumusan masalah nomor 2) dalam

penelitian ini, akan tetapi karena penelitian ini merujuk pada Durkheim sebagai

patron dalam mengaplikasikan teori Fungsionalisme Struktural di bahwa payung

paradigma fakta sosial, maka cukup beralasan secara substansial untuk

mempertegas jenis atau tipe solidaritas sosial yang diperkuat oleh sistem barzanji

yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala karena Durkheim sendiri

sudah mengklasifikasi tipe solidaritas sosial menjadi dua  jenis yakni solidaritas

mekanik dan solidaritas organik.

Apakah solidaritas sosial yang terbangun dari pelaksanaan barzanji bersifat

mekanis atau solidaritas yang bersifat organik.? (Ritzer dan Goodman, 2016:93).

Untuk melakukan analisis yang lebih mendalam, maka tentu perlu dipahami

terlebih dahulu esensi yang terkandung dalam solidaritas mekanik dan solidaritas

organik.



99

Pada kajian teoretis terdahulu (Bab 2) Durkheim telah merumuskan

beberapa ciri atau karakteristik solidaritas mekanik, seperti; 1) ditemukan dan

berasal dari golongan masyarakat tradisional dengan ikatan emosional yang masih

kuat; 2) dijumpai pada masyarakat yang masih sederhana diibaratkan kohesi

antara benda-benda mati; 3) memiliki pembagian kerja yang masih rendah dan

general; dan 4)  adanya kesadaran kolektif yang tinggi. Sementara itu, solidaritas

organik memiliki karakteristik, antara lain; 1) berasal dari masyarakat modern

yang lebih maju dan bersifat individual; 2) dijumpai pada masyarakat kompleks

laksana kohesi antara organ hidup; 3) ditandai pembagian kerja yang kompleks

dan terspesialisasi; dan 4) adanya kesadaran kolektif yang rendah.

Jika mengacu pada karakteristik solidaritas mekanik dan organik berbasis

Durkheim sebagaimana dirinci di atas, maka agak sulit mengidentifikasi jenis

solidaritas sosial yang muncul dari transformasi budaya religi pada pelaksanaan

barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala karena sebagian

karakteristik berada pada solidaritas mekanik dan sebagian lain berada pada

solidaritas organik.

Solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi jelas berada dalam

ruang lingkup kehidupan modern di mana ada spesialisasi kerja yang kompleks

yang berarti masuk ke dalam solidaritas organik. Di sisi lain, solidaritas etnis

Tionghoa dan etnis pribumi di kota Donggala  juga menunjukkan adanya jiwa

kebersamaan yang tinggi, ada kolektivitas yang tinggi pada pelaksanaan barzanji

sehingga dapat dimasukkan pula pada kategori solidaritas mekanik.

Berdasarkan analisis tersebut, maka dapat ditegaskan tipe solidaritas sosial

antara etnis Tionghoa dengan etnis pribumi dalam konteks implikasi transformasi

budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota

Donggala adalah mengakomodir solidaritas mekanik sekaligus solidaritas organik.

Ditemukan mix antara solidaritas mekanik dan solidaritas organik dalam sistem

barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di kota Donggala.

Untuk lebih memudahkan dalam memberikan pemahaman yang universal

terhadap dampak transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala, maka solidaritas sosial tersebut perlu



100

dikaitkan dengan konsep spiritual karena solidaritas yang terbangun berbasis pada

aspek budaya khususnya religi yang berarti berkaitan dengan spiritual.

Hendrawan (2009:18) menjelaskan istilah “spiritualitas berasal dari kata

spirituality, yang merupakan kata benda, turunan dari kata sifat spiritual. Dalam

bentuk kata sifat, spiritual mengandung arti yang berhubungan dengan spirit.”

Hasan (2008:288) menjelaskan lebih jauh bahwa “spiritualitas mencakup

seluruh aspek kehidupan manusia yang merupakan sarana pencerahan diri dalam

menjalani kehidupan untuk mencapai tujuan dan makna hidup,” sementara itu

Zohar  dan Marshall (2010:29) menegaskan “The spiritual in human beings makes

us ask why we are doing what we are doing and makes us seek

somefundamentally better way of doing it.” (Spiritual dalam diri manusia

membuat kita bertanya mengapa kita melakukan apa yang kita lakukan dan

membuat kita mencari beberapa cara fundamental yang lebih baik untuk

melakukannya.)

Imaduddin (2017:2) mensarikan beberapa  pendapat mengenai

spiritualitas, yaitu: 1) spiritual merupakan ekspresi kegiatan spirit manusia; 2)

proses personal dan sosial yang merujuk pada gagasan, konsep, sikap, dan tingkah

laku yang berasal dari dalam diri individu; 3) kesadaran transendental yang

ditandai  dengan nilai-nilai tertentu; 4) pengalaman intra, inter dan transpersonal

yang dibentuk, diarahkan oleh pengalaman individu; dan 5) aktivitas manusia

yang mencoba untuk mengekspresikan pengalaman-pengalaman yang mendalam

dan bermakna. Dengan demikian, maka dapat ditegaskan bahwa solidaritas sosial

yang terbangun dari transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala adalah solidaritas spritual dengan ciri

sebagai berikut: 1) solidaritas sosial yang terbangun berbasis nilai budaya dan

religi; 2) solidaritas sosial yang terbangun bersifat psikologis; 3) solidaritas sosial

yang terbangun berasal dari masyarakat modern dengan kesadaran kebersamaan

yang tinggi; dan 4) pembagian kerja yang tinggi tetapi kesadaran kolektif juga

tinggi.

Selain penjelasan jenis solidaritas sosial yang terbangun dari transformasi

budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa sebagaimana



101

dibahas di atas,  maka analisis lain yang perlu diperdalam adalah gambaran

konkrit keterkaitan antar unsur-unsur yang membentuk sistem barzanji. Hal ini

relevan karena penelitian ini menggunakan grand theory Fungsionalisme

Struktural skema AGIL, maka perlu dikonkritkan secara utuh dimensi

Fungsionalisme Struktural yang ada pada sistem barzanji yang dilaksanakan etnis

Tionghoa berbasis pada sistem AGIL.

Sebelum memberikan analisis berkaitan dengan temuan pola

Fungsionalisme Struktural sistem barzanji yang dilaksanakan entis Tionghoa,

maka terlebih dahulu diberikan analisis pembanding berdasarkan hasil penelitian

yang dilakukan Ibnu dan Tohir (2018:47) yang berjudul “Anlisis Fungsionalisme

Struktural Untuk Melihat Optimalisasi Pelaksanaan Gerbang Salam di

Pamekasan.” Penelitian ini berhasil memformulasikan temuan yang menarik

berbasis teori Talcott Parsons (AGIL), yakni; elit lokal atau kiyai merupakan

faktor adaptasi, pemerintah sebagai faktor yang mengarahkan goal attainment,

dan LP2SI merupakan lembaga bentukan pemerintah untuk mememlihara pola

(latency), dan akhirnya semua diintegrasikan oleh yang namanya nilai agama atau

komitmen. Mengacu penelitian pembanding di atas, berdasarkan skema AGIL dan

unsur-unsur yang terlibat dalam barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa di

kota Donggala, maka penelitian ini berhasil pula menemukan pola spesifik dalam

kerangka Fungsionalisme Struktural skema AGIL yang jika dijabarkan dalam

bentuk gambar, maka tervisualisasi sebagai berikut.

Gambar 4.1: Analisis Sistem Barzanji Berdasarkan AGIL
(Sumber: dikembangkan dari data empiris berbasis teori Fungsionalisme Struktural

dalam skema AGIL yang diadaptasi dari Ibnu dan Tohir, 2018: 47)

FOLLOWERS/KAUM IBU KEBERSAMAAN
DIREGEN DESAINER

L

A G

I



102

Gambar di atas memberikan pemahaman utuh mengenai fungsionalnya

sistem barzanji yang dilaksanakan etnis Tionghoa, dengan perkataan lain

transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa

menunjukkan sistem barzanji memenuhi syarat AGIL. Pada gambar tersebut

terlihat bahwa unsur sistem terdiri atas; desainer, diregen, followers dan kaum ibu.

Keempat unsur pada transformasi budaya religi pada pelaksanaan barzanji di

kalangan etnis Tionghoa bersifat integral tidak terpisahkan antara satu dengan

yang lain, meskipun tentu dapat dibedakan dalam peran dan tanggung jawab.

Desainer adalah etnis Tionghoa yang melaksanakan barzanji karena ingin

mencapai keselamatan (sosial). Untuk mencapai keselamatan sosial, maka

desainer barzanji sejak awal sudah membangun komunikasi sebagai bentuk

adaptasi dengan pimpinan acara barzanji yakni imam atau diregen barzanji karena

diregen ini dianggap berwenang mengarahkan pencapaian tujuan. Etnis Tionghoa

selaku desainer juga melibatkan undangan atau followers dan kaum ibu yang

menangani konsumsi. Sama halnya dengan diregen barzanji, posisi followers dan

kaum ibu juga tidak dapat diabaikan. Tanpa keterlibatan followers dan kaum ibu,

maka barzanji tidak dapat dilaksanakan oleh etnis Tionghoa.

Keseluruhan unsur yang ada dalam sistem barzanji dan akhirnya  sistem

barzanji dapat terlaksana secara efektif dan efisien karena adanya kebersamaan.

Kebersamaan adalah faktor yang menyatukan keseluruhan sistem sehingga

betapapun setiap unsur memiliki tugas dan peran yang berbeda, pada akhirnya

lebur ke dalam sistem barzanji karena diikat oleh nilai-nilai kebersamaan keempat

komponen masyarakat pembentuk sistem barzanji yang diinisiasi etnis Tionghoa

di kota Donggala. Dalam teori Fungsionalisme Struktur, kebersamaan sebagai

pembentuk integrasi dimungkinkan karena menurut Mustain (Narwoko &

Suyanto-ed, 2007:256) “kebersamaan dan kohesi sosial dimungkinkan karena

adanya hubungan fungsional antarbagian pembentuk sistem, interdependency”



103

BAB 5

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan rumusan masalah, sajian data dan analisis pembahasan yang

telah dikemukakan pada bab terdahulu, maka sampai pada suatu kesimpulan

bahwa:

Transformasi budaya religi di kalangan etnis Tionghoa pada pelaksanaan

barzanji di kota Donggala terjadi pada tataran pemikiran, mentalitas, sikap,

dan perilaku etnis Tionghoa ketika pindah ke rumah baru atau memiliki

toko baru, gudang baru, mobil baru, dan kapal baru. Transformasi terjadi

dari budaya memuja leluhur dengan membakar dupa dan persembahan

sesaji atau melakukan Feng Shui ke budaya Barzanji berbasis tradisi

komunitas Islam sebagai refleksi rasa syukur atas keberhasilan hidup yang

telah dicapai.

Transformasi dari budaya leluhur ke barzanji tersebut memenuhi

fungsi AGIL (adaptation, goal attainment, integration, dan latency).

Adaptasi (adaptation) yang dilakukan etnis Tionghoa terhadap barzanji

menunjukkan suatu siklus dengan tujuan (goal attainment) mencapai

keselamatan hidup dan dilakukan secara bersama (integration) berdasarkan

nilai kebersamaan. Etnis Tionghoa merawat barzanji (latency) dalam sistem

kehidupan sosialnya dengan melakukan pendekatan internal dan eksternal

tanpa mengubah bentuk dan proses barzanji.

B Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan pengalaman empirik selama melakukan

penelitian, maka perlu dikemukakan beberapa saran. Adapun saran dimaksud

sebagai berikut:

1. Dalam pelaksanaan barzanji baik yang diinisiasi etnis Tionghoa maupun

etnis pribumi, pada umumnya hanya diikuti orang tua (orang dewasa yang



104

sudah berkeluarga) sehingga komunikasi, interaksi, dan adaptasi antara

etnis Tionghoa dengan etnis pribumi kurang atau tidak melibatkan anak

muda (generasi muda). Disarankan kepada etnis Tionghoa dan etnis

pribumi serta permerintah daerah perlu mendorong agar dalam

pelaksanaan barzanji juga melibatkan generasi nuda etnis tionghoa dengan

generasi muda etnis pribumi.

2. Pemerintah Daerah Kabupaten Donggala khususnya Dinas Pemuda dan

Olahraga perlu pro aktif memfasilitasi pembangunan sarana olahraga yang

memungkinkan generasi muda etnis Tionghoa dengan generasi muda etnis

pribumi aktif berinteraksi dan berkomunikasi sebagaimana terjadi di era

1980-an dan 1990-an.

3. Etnis Tionghoa dan etnis pribumi di kota Donggala di bawah fasilitasi

Pemerintah Daerah perlu memperluas aktivitas pertemuan rutin tidak

hanya terbatas pada pelaksanaan senam terra melainkan juga pada aktivitas

olahraga dan aktivitas sosial lain.



105

DAFTAR RUJUKAN

A. BUKU – REFERENSI

Abidin, Y.Z. 2016. Tionghoa, Dakwah, dan Keindonesiaan. Bandung: Mimbar
Pustaka.

Abidin, Y.Z. dan Saebani, B.A. 2014. Pengantar Sistem Sosial Budaya di
Indonesia. Bandung: Pustaka Setia.

Ahmadi, A. 2009. Psikologi Sosial. Jakarta: Rineka Cipta.

Achmad, H. 2004. Konflik Antaretnik di Pedesaan: Pasang Surut Hubungan
Cina-Jawa. Yogyakarta: Lkis Yogyakarta.

Alwasilah, A. 2017. Pokoknya Kualitatif: Dasar-dasar Merancang dan Melakukan
Penelitian Kualitatif. Bandung: Dunia Pustaka Jaya.

Alwi, H. 2003. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Ardlin. F. 2013. Waktu Sosial Emile Durkheim. Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Arifin, B.S. 2015. Psikologi Sosial. Bandung: Pustaka Setia.

Arisandi, H. 2015. Buku Pintar Pemikiran Tokoh tokoh Sosiologi dari Klasik
sampai Modern. Yogyakarta: Ircisod.

Babbie, E. 2004. The Practice of Social Research. Belmont: Thomson Learning

Badan Pusat Statistik. 2012. Sensus Penduduk 2010. Jakarta: BPS

Badan Pusat Statistik. 2012. Kecamatan Banawa Dalam Angka 2011. Donggala:
BPS

Badcock, C. R, 2008. Levi Strauss: Strukturalisme dan Teori Sosiologi.
Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Basrowi dan Suwandi. 2008. Memahami Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rineka
Cipta.

Berg. 2002. Qualitative Research Method For The Social Science. Boston:
McGraw Hill Boston.

Bogardus, E, S. 1994. Sociology. New York: The Macmillan Company.

Brent D.R, 2013. Komunikasi dan Perilaku Manusia. Jakarta: Kharisma Putra
Utama.



106

Burhanuddin. 1988. Stereotip Etnik, Asimilasi, Integrasi Sosial. Jakarta:  Pustaka
Grafika Kita.

Campbell, T. 1980. Tujuh Teori Sosial: Sketsa, Penilaian, Perbandingan.
Yogyakarta: Kanosius.

Charon, J.M. 1989. Symbolic Interactionsm: An Introduction, An Interpretation,
An Integration. New Jersey: Prentice Hall.

Damsar. 2017. Pengantar Teori Sosiologi. Jakarta: Kencana.

Dawis, A. 2010. Orang Indonesia Tionghoa Mencari Identitas. Jakarta:
Gramedia.

Devito, J. A. 1997. Human Communication (terjemahan). New York: Herper
Collins. Publisher.Inc.

Denzin, N.K & Lincoln, Y.S. 2011. The Sage Handbook Qualitative Research 1.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Durkheim. E. 2011. The Elemantary Forms of The Religious Life (Sejarah
Bentuk-bentuk Agama yang Paling Dasar). Yogyakarta: IRCiSoD.

______. 1984. The Division of Labour in Society. London: The Macmillan Press
Ltd

______. 1982. The Rules of Sociological Method. New York: Routledge & Kegan
Paul Ltd

______. 1951. Suicide: A study in sociology. New York: Routledge & Kegan Paul
Ltd.

Esterberg, K.G. 2004. Qualitative Methods in Social Research. California:
McGraw-Hill Higher Education.

Fathurrohman dan Sutikno. 2007. Starategi Belajar Mengajar Melalui
Penanaman Konsep Umum dan Konsep Islam. Bandung: Refika Aditama.

Gerungan, W.A. 2002. Psikologi Sosial. Bandung: Refika Aditama.

Giddens, A. 1993. Sociology. Cambridge: Polity Press.

Gondonomo. 2013. Manusia dan Kebudayaan Han. Jakarta: Kompas Media
Nusantara.

Guba & Lincoln. 1994. Competing paradigms in Qualitative Research. Newbury
Parak: C.A. Sage.

Gunarwan, A. 1999. Reaksi Subjektif Terhadap Kata Cina dan Tionghoa:
Pendekatan Sosiologi Bahasa. Jakarta: UI Press.



107

Hall, E. T. 1990. The Silent Language. New York: Doubleday.

Hasan, AB.P. 2008. Psikologi Perkembangan Islami: Menyingkap rentang
kehidupan manusia dari pra kelahiran hingga pasca kematian. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Hasbullah, M dan Supriadi, D. 2012. Filsafat Sejarah. Bandung: Pustaka Setia.

Hendrawan, S. 2009. Spiritual Management: From Personal Enlightenment
Towards God Corporate Governance, Bandung: Mizan.

Hendropuspito, D. 1983. Sosiologi Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Herabudin. 2015. Pengantar Sosiologi. Bandung: Pustaka Setia.

Hoogvelt, A.M.M. 1985. Sosiologi Masyarakat sedang Berkembang. Jakarta:
Rajawali Press.

Johnson, D.P. 1988. Teori Sosiologi Klasik dan Modern 1. Jakarta: Gramedia.

______. 1988. Teori Sosiologi Klasik dan Modern 2. Jakarta: Gramedia.

Jones. P, Liza, B, dan Shaun L.B. 2016. Pengantar Teori-Teori Sosial. Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Kahmad, D. 2009. Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Kinloch, G.C. 2005. Perkembangan dan Paradigma Utama Teori Sosiologi.
Bandung: Pustaka Setia.

Koentjaraningrat. 1993. Kebudayaan, Mentalitet, dan Pembangunan. Jakarta:
Gramedia.

_____________. 2014. Sejarah Teori Antropologi 1. Jakarta: UI Pres

_____________. 1992. Beberapa Pokok Antropologi Sosial. Jakarta:  Dian Rakyat

Kuntowijoyo. 2008. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan.

Kusumohamidjojo, B. 2000. Kebhinekaan Masyarakat Indonesia. Jakarta:
Grasindo.

Liu, H. 2015. Sukarno, Tiongkok, & Pembentukan Indonesia (1949 – 1965).
Depok: Komunitas Bambu.

Lopez, S. J., Snyder, C. R., & Pedrotti, J. T. (2003). Hope: Many definitions,
many measures. Dalam S. J. Lopez & C. R. Snyder (Eds). Positive
psychological assessment: A handbook of models and measures (pp.
91-106). Washington, DC, US: American Psychological Association.



108

Mahmuddin. 2017. Transformasi Sosial Aplikasi Dakwah Muhammadiyah
Terhadap Budaya Lokal. Makassar: Alauddin Press.

Maliki, Z. 2012. Rekonstruksi Teori Sosial Modern. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Malinowski, B. 2002. Argonauts of  the Western Pacific. London: Routledge &
Kegan Paul Ltd

Marvasti, A.B. 2004. Qualitative Research in Socialogy. London: Sage
Publications.

Mashud, M. 2019. Sosiologi Komunikasi. Jakarta: Universitas Terbuka

Maslow, A. 2017. Motivation and Personality. Yogyakarta: Cantrik Pustaka

Meleong, L. J. 2007. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya

Miles, H.B & Huberman, A.M. 2007. Analisis Data Kualitatif. Jakarta: UI. Press.

Muhaiman, A.B. & Yusuf, M. 2005. Kawasan dan Wawasan Studi Islam. Jakarta:
Kencana

Mulyana. 2007. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Narwoko, J.D dan Suyanto, B. (editor). 2007. Sosiologi Teks Pengantar dan
Terapan. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Nasikun. 2015. Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nasiwan. 2019. Transformasi Kebudayaan Islam di Kotagede, Yogyakarta.
Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta.

Nasution. 2002. Didaktik Metodik Asas-asas Mengajar. Jakarta: Bina Aksara

Notingham, E. K. 1985. Agama dan Masyarakat: Suatu Pengantar Sosiologi
Agama. Jakarta: Rajawali.

Novinger, T. 2001. Intercultural Communication: A Practical Guide. Texas:
University of Texas Press.

Parekh, B. 2008. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya dan Teori
Politik. Yogyakarta: Kanisius.

Phillips, B. S. 2003. Social Research: Strategy and Tactics. New York: The
Macmillan Company.

Poloma. M.M. 1999. Sosiologi Kontemporer. Jakarta: Raja Grafindo Persada.



109

Pujileksono, S. 2016. Pengantar Antropologi: Memahami Realitas Sosial Budaya.
Malang: Intrans Publishing.

Ranjabar, J. 2014. Sistem Sosial Budaya Indonesia Suatu Pengantar. Bandung:
Alfabeta.

Reuby, M.M. 2010. Memahami Komunikasi Antar Budaya. Bandung: Unpad
Press.

Ritzer, G. 2003. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda, Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

______. 2013. Eksplorasi dalam Teori Sosial: Dari Metateori sampai
Rasionalisasi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Ritzer, G and Goodman, D. J. 2016. Teori Sosiologi: Dari Teori Sosiologi Klasik
Sampai Perkembangan Mutakhir Tori Sosial Postmodern. Yogyakarta:
Kreasi Wacana.

Ritzer, G and Smart, B. 2012. Hand Book Teori Sosial. Bandung: Nusa Media.

Robertson, R. (ed). 1988. Agama dalam Analisa dan Interpretasi Sosiologi.
Jakarta: Rajawali Press.

Raho, B, 2007. Teori Sosiologi Modern, Jakarta: Prestasi Pustaka

Roucek, J. S. & Warren, R.R. 1963. Sociology an Introduction. New Jersy:
Littlefoeld, Adams & Co.

Rustanto, B. 2015. Masyarakat Multikultural di Indonesia. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Sabarguna, B. 2005. Analisis Data pada Penelitian Kualitatif. Jakarta: Universitas
Indonesia Press.

Saebani, B.A. 2012. Pengantar Antropologi. Bandung: Pustaka Setia.

Saebani, B.A. 2016. Perspektif Perubahan Sosial. Bandung: Pustakan Setia.

Salim, A. 2006. Stratifikasi Etnik: Kajian Mikro Sosiologi Interaksi Etnis Jawa
dan Cina. Yogyakarta: Tiara Wacana.

_____. 2014. Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus
Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Samovar, L.A, Porter, R.E, McDaniel, E.R. 2009. Intercultural Communication: A
Reader. Boston: Wadsworth Cengage Learning.

Samovar, L.A & Porter, R.E. 2006. Communication Between Cultures.
Californoa: Wadsworth Publishing Company.



110

Santoso. I. 2014. Tionghoa dalam Sejarah Kemiliteran Sejak Nusantara Sampai
Indonesia. Jakarta: Kompas Media Nusantara.

Schaefer, R.T. 2012. Sociology Buku 1. Jakarta: Salemba Humanika.

Scott, J. 2012. Teori Sosial Masalah-masalah Pokok dalam Sosiologi.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Scharf, B. R. 2005. Kajian Sosiologi Agama. Yogyakarta: Tiara Wacana

Sen, T.T. 2010. Cheng Ho: Penyebar Islam Dari China ke Nusantara. Jakarta:
Kompas.

Sihabuddin, 2017. Komunikasi Antar Budaya Suatu Perspektif Multidimensi.
Jakarta: Bumi Aksara.

Singarimbum, M dan Efendi, S. 1999. Metode Penelitian Survai. Jakarta: LP3ES

Smith, A. D. 2001. Nationalism: Theory, ideology, history. London: Polity Press.

Smith, W. R. 1994. Lectures on the Religion of the Semites. London: Sheffield
Academic Press

Snyder, C. R. 1994. The psychology of hope: You can get there from here. New
York: The Free Press.

Snyder, C. R. (Ed.). 2000. Hypothesis:There is Hope. Dalam C. R. Snyder (Ed).
Handbook of hope: Theory, measures, and application (pp. 3-21). San
Diego, CA: Academic Press.

Soekanto, S. 2009. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

_____.1981. Memperkenalkan Sosiologi. Jakarta: Rajawali.

Somad, A. 2014. 37 Masalah Populer. Pekanbaru: Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim

Soyomukti, N. 2016. Soekarno dan China. Yogyakarta: Garasi.

Starosta, W.I & Chen, G. 2010. Foundations of Intercultural Communication.
Boston: Allyn and Bacan.

Strauss, A & Corbin, J. 2009. Dasar-dasar Penelitian Kualitatif: Tatalangkah dan
Teknik-teknik Teoritisasi Data. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Sudjiman. P. 1993. Bunga Rampai Silsitika. Jakarta: Temprint.

Sukmadinata, N.S 2005. Landasan Psikologis Proses Pendidikan. Bandung:
Remaja Rosdakarya.



111

Sulasman & Gumilar, S. 2013. Teori-Teori Kebudayaan: Dari Teori Hingga
Aplikasi. Bandung: Pustaka Setia.

Sunarto, K. 2004. Pengantar Sosiologi. Jakarta: Lembaga Penerbit Fakultas
Ekonomi Universitas Indonesia.

Susilo, R.K.D. 2014. Sosiologi Lingkungan. Jakarta: Rajawali Press.

Suparlan, P. 1998. Masyarakat Majemuk dan Hubungan Antar Suku Bangsa.
Jakarta: IU Press.

Suryadinata, L. 1979. Political Thinking of the Indonesian Chinese 1900 – 1977.
Singapura: Singapore University Press.

_____.1986. Pribumi Indonesian, the Chinese Minority and China: a Study of
Perceptions and Policies. Singapura: Heinemann Asia.

_____.1987. The Chinese Minority in Indonesia. Singapura: Cheopman
Enterprises

_____.1999. Etnis Tionghoa dan Pembangunan Bangsa. Jakarta: Pustaka LP3ES.

_____.2010. Etnis Tionghoa dan Nasionalisme Indonesia. Jakarta: Kompas Media
Nusantara.

Sutaryo. 2005. Sosiologi Komunikasi: Perspektif Teoretik. Jakarta: Arti Bumi
Intaran.

Strauss, A & Corbin, J. 2009. Dasar-dasar Penelitian Kualitatif: Tatalangkah dan
Teknik-teknik Teoritisasi Data. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Syani, A. 2007. Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan. Jakarta: Bumi Aksara.

Sztompka, P. 2004. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media.

Tan, M.G. 1981. Golongan Etnis Tionghoa di Indonesia: Suatu Masalah
Pembinaan Kesatuan Bangsa. Jakarta: Gramedia.

Toomey, S.T. 1996. Communicating Across Cultures. New York: The Guilford
Press.

Tubbs, S & Moss, S. 2001. Human Communication. (terjemahan Dedy
Mulayana). Bandung: Remaja Rosdakarya

Turner, B.S. (editor). 2012. Teori Sosial: Dari Klasik sampai Modern.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Turner, J. H. 1986. The Sturcture Of Sociology Theory. Chicago: The Dorsey
Press.



112

Usman, A.R. 2009. Etnis Cina Perantauan di Aceh. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Weber, M. 1978. Economy and Society: An Outline Interpretative Sociology.
Barkeley: University of California Press.

_____. 2012. Sosiologi Agama (A Handbook). Yogyakarta: IrciSod.

_____. 2013. Teori Dasar Analisis Kebudayaan. Yogyakarta: IrciSod.

Wibowo, I (editor). 2001. Harga yang Harus Dibayar Sketsa Pergulatan Etnis
Cina di Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

_____. 2008. Pemikiran Tionghoa Muda. Cokin ? So What Gitu Loh.! Depok:
Komunitas Bambu.

Wirawan, Y. 2013. Sejarah Masyarakat Tionghoa Makassar: Dari Abad ke – 17
Hingga Abad ke 20. Jakarta: Gramedia.

Yahya, J. (editor). 1991. Nonpri Dimata Pribumi. Jakarta: Yayasan Tunas Bangsa.

Zaenurrofik. 2016. China: Naga Raksasa Asia Rahasia Sukses China Menguasai
Dunia. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Zohar, D dan Marshall, I. 2010. Spiritual Capital Wealth We Can Live By,
California: Berrett-Koehler.

Zuhri, M. 1992. Almaulidun Nabawi Barzanji. Semarang: Karya Thoha Putra.

B. JURNAL DAN MAJALAH ILMIAH

Abdullah, M.I.L, 2014. Jati Diri Kaum dan Perpaduan Negara: Kajian Kes Cina
Peranakan Kelantan di Malaysia Ethnic Identity and National Unity: A
Case Study of Kelantan Peranakan Chinese in Malaysia. Jurnal Kajian
Malaysia, 32(1):119–148.

Abdurahman, D. 2017.  Multiculturalism in Islamic Civilization During The
Classic Period. Journal ADDIN, Volume 11(1):27-53

Aksan, E.E. 2009. Komunikasi Antarbudaya Etnik Jawa dan Etnik Keturunan
Cina. Jurnal Ilmu Komunikasi, Volume7,Nomor 1, Januari - April 2009

Alfisyah, 2009. Pengajiandan Transformasi Sosiokultural dalam Masyarakat
Muslim Tradisionalis Banjar. Komunika . 3(1):75-89



113

Ali, M. 2011. Muslim diversity: Islam and local tradition in Java and Sulawesi,
Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies (IJIMS)
1(1):1-35

Ali, M. N. 2016. Studi Terorisme di Sulawesi Tengah. Al-Ulum. 16(2): 496-516.

Ali, M.N. 2017. The Study of Conflict Victim Aggression at Poso Conflict
Region. Advances in Social Science, Education and Humanities Research
(ASSEHR), Volume 163. International Conference on Democracy,
Accountability and Governance (ICODAG 2017)

Alubo, O. 2009. Citizenship and identity politics in Nigeria. In Conference
Proceedings on Citizenship and Identity Politics in Nigeria, Lagos (pp.1-
4). CLEEN Foundation

Anni Z.H, Saniah, S dan Nashori, F. 2017. Harapan, Tawakal, dan Stres
Akademik. Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi, 2(1):34-48

Arni. 2016. Kepercayaan dan Perlakuan Masyarakat Banjar Terhadap Jimat-Jimat
Penolak Penyakit. Studia Insania, 4(1):39-56

Ashif A.Z. 2017. Transformasi Budaya Melalui Lembaga Pendidikan
(Pembudayaan Dalam Pembentukan Karakter). Sosiohumaniora,
3(2):105 - 112

Aryani, S.A. 2017. Healthy-Minded Religious Phenomenon in shalawatan: a
Study on the Three Majelis shalawat in Java. Indonesian Journal of
Islam and Muslim Societies. 7(1): 1-30.

Azarudin. A dan  Khadijah. M. K. 2016. Perkaitan Akulturasi Budaya dan
Hubungan Antara Agama:Kajian Terhadap Komuniti Cina Pra
Konversi di Negeri Terengganu. Jurnal Hadhari. 8(1):85-102.

Asrudin, A, 2014. Thomas Kuhn dan Teori Hubungan Internasional: Realisme
sebagai Paradigma. Indonesian Journal of International Studies (IJIS).
Vol.1, No.2, Desember 2014. Hal: 107 – 122

Azimi. H. M. 2017. The Effect of Inter-Ethnic Cultural Relationships on
Universalism in Iran. Academic Journals. 9(7):69-81

Bahri. S. 2016. Perspektif Teori Struktural Fungsionalisme tentang Ketahananan
Sistem Pendidikan Pesantren. MIQOT. 15(1).

Bello.B. 2020. Merton’s Criticism of Malinowski and Radcliffe-Brown’s
Postulation as a Comparative Analyst to the Nigeria Social System.
Tanzania Journal of Sociology. 6(2):24-37



114

Castelli, A. 2013. China: The Quest for Identity International. Academic Journals.
7(11): 246-253.

Citroni, S. 2020. Civil society events: Ambiguities and the exertion of cultural
power. Journal European Journal of Culture and political Sociology
7(2):93-107

Corriveau, L. 2012. Game theory and the kula. Rationality and Society. 2012.
24(1): 106–128

Dewi, E, 2012. Transformasi Sosial dan Nilai Agama. Jurnal Substantia, 14(1):
99-14

Dibyorini, 2005. Solidaritas Sosial Dalam Kemajemukan Masyarakat Indonesia.
Jurnal Ilmu Sosial Alternatif. VI(12):157-164.

Gada, M.Y, 2016. On Pluralism, Religious ‘other’, and the Quran: a post
September-11 Discourse. Indonesian Journal of Islam and Muslim
Societies. 6(2):241-271.

Hasanah, H. 2014. Perayaan Imlek Etnis Tionghoa: Menakar Implikasi Psiko-
Sosiologis Perayaan Imlek bagi Komunitas Muslim di Lasem Rembang.
Jurnal Penelitian, 8(1):12-24

Harahap, A.S dan Hussin, B.S, Abdurrahman, 2014. Etnik Tionghoa Dibandar
Raya Medan: Kajian Tentang Pandangan Mereka Terhadap Agama
Islam. Analytica Islamica, 3(1):134-151

Harahap, S.M. 2015. Islam Dan Budaya Lokal: Studi terhadap Pemahaman,
Keyakinan, dan Praktik Keberagamaan Masyarakat Batak Angkola di
Padangsidimpuan Perspektif Antropologi. Toleransi:Media Komunikasi
Umat Bergama, 7(2):77-91

Hakim, N. 2016. Transformasi Budaya dalam Al-Qur'an. Dialogia. 14(1):21-
41

Hidayat, Y. 2013. Hubungan Sosial Antara Etnis Banjar dan Etnis Madura di
Kota Banjarmasin. Jurnal Komunitas. 5(1):87-92.

Heryadi, H dan Silvana. S. 2013. Komunikasi Antarbudaya Dalam Masyarakat
Multikultur (Studi Tentang Adaptasi Masyarakat Migran Sunda di Desa
Imigrasi Permu Kecamatan Kepahiang Provinsi Bengkulu). Jurnal
Kajian Komunikasi, 1(1):95-108

Ibnu, A dan Tohir, A. 2018. Analisis Fungsionalisme Struktural Untuk Melihat
Optimalitas Pelaksanaan Gerbang Salam di Pamekasan. 5(1):42-54



115

Imaduddin, A. 2017. spiritualitas dalam konteks konseling. Journal of Innovative
Counseling : Theory, Practice & Research. 1(1): 1-13

Irwan. 2018. Masyarakat Tionghoa di Era Modernisme Kota Makassar. Jurnal
Ilmiah Pena, 1(2):28-42

Ismail. 2012. Penggabungan Teori Konflik Strukturalist- Non - Marxist dan Teori
Fungsionalisme Struktural – Talcott Parsons: (upaya menemukan model
teori Sosial-politik alternatif sebagai Resolusi konflik politik dan tindak
Kekerasan di indonesia). ESENSIA, XIII(1):70-84

Jamaluddin. 2011. Haflat al - Maulid al – Nabawi Wa Qiraat Kitab Al-barzanji fi
Mujtama Sasak Manzurat Tarikhiyah. Studi Islamika. 18(2): 347-350.

Jati, W.R. 2012. Tradisi, Sunnah & Bid’ah: Analisa Barzanji Dalam Perspektif
Cultural Studies. el Harakah. 14(2):217-228

Karmilah. 2019. Konsep Dan Dinamika Komunikasi Antarbudaya  di Indonesia.
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 4 , No.1, 2019

Khotimah, 2011. Dialog dan Kerukunan Antar Umat Beragama. Jurnal
Ushuluddin. 17(2):214–234.

Kruja, G. 2020. Interfaith Dialogue in Albania as a Model of Interreligious
Harmony. Journal of Ethnic and Cultural Studies, 7(3):76-87

Lasijan. 2014. Gerakan Transformisme Islam di Indonesia. Jurnal TAPIs, 10(1):1-
16

Lattu, I. 2016. A Sociological Breakthrough of Interreligious Engagement in
Everyday-Symbolic Interaction Perspectives. Religió: Jurnal Studi
Agama-agama. 6(2):164-185.

Lee, J. 2011. Kula and relation capital: Rational reinterpretation of primitive gift
institution. Rationality and Society. 23(4):475-512

Lubis, L.A. 2012. Komunikasi Antarbudaya Etnis Tionghoa dan Pribumi di Kota
Medan. Jurnal Ilmu Komunikasi, 10(1):13-27

Malik, A dan Aris, D.N 2016. Menuju Paradigma Penelitian Sosiologi yang
Integratif. Sosiologi Reflektif, 10(2):72-88

Mansur, F.M. 2017. Interpretation and Overinterpretation of Ja’far Ibn Hasan Al-
Barzanji’s Mawlid Al-Barzanji. Humaniora. 29(3):316–326



116

Maryanski, A. 2014 The Birth of the Gods: Robertson Smith and Durkheim’s
Turn to Religion as the Basis of Social Integration. Sociological Theory
32 (4):352-376

Mighfar, S. 2015. Social Exchange Theory: Telaah Konsep George C. Homans
Tentang Teori Pertukaran Sosial. Jurnal Lisan Al-Hal.  9(2):261-285

Muhamad. A, 2014. Model Kerukunan Sosial pada Masyarakat Multikultural Cina
Benteng (Kajian Historis dan Sosiologis). Sosio Didaktika: 1(1):53-63.

Mulia, M. 2010. Islam dan Transformasi Sosial dalam  Perspektif Kuntowijoyo.
AL-IJTIMA`I-International Journal of Government and Social Science.
Hlm: 109 – 122

Muttaqin, A. 2016. Barzanji Bugis dalam Peringatan Maulid: Studi Living Hadis
di Masyarakat Bugis, Soppeng, Sul-Sel . Jurnal Living Hadis, Volume
1(1):130-142

Nurdin, A. 2016. Integrasi Agama dan Budaya: Kajian Tentang Tradisi Maulod
Dalam Masyarakat Aceh. Jurnal el Harakah. 18(1):45-61

Olivia dan Steffi P.R, 2015. Pemujaan Lehulur di Rumah Etnis Tionghoa
Surabaya. Journal of Chinese Literature and Culture. 3(2):115-128

Ormerod, R. 2019. The history and ideas of sociological functionalism: Talcott
Parsons, modern sociological theory, and the relevance for OR. Journal
of the Operational Research Society Published online: 29 June 2019

Parsons, T. 2017. The Present Status of “Structural-Functional” Theory in
Sociology. In Parsons, T. (Ed.), The Idea of Social Structure. London:
Routledge.

Putra, A.E. 2017. Membangun Komunikasi Sosial Antaretnik: Perspektif
Sosiologi Komunikasi. Al-AdYaN. XII(1):30-44

Permadi, B.  2019. Relasi Islam dan Masyarakat Etnis Tionghoa (Studi Kasus:
Komunitas Cina Benteng di Tangerang). Tamaddun. 7(1):40-56

Rahayu, M. 2017. Keragaman di Indonesia dan Politik Pengakuan (Suatu
Tinjauan Kritis). Jurnal Pemikiran Sosiologi. 4(2):4-18

Rahmat, S.T, 2017. Dialog Antropologis Antaragama dengan Spiritualitas
Passing Over. Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya.
2(2):181-198



117

Riyadi, H. 2016. Koeksistensi Damai dalam Masyarakat Muslim Modernis.
Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, 1(1):18-33

Ross, S.L. 2020. A Concept Analysis of the Form that Trans-forms as a Result of
Transformation. International Journal of Psychological Studies; 12(2):
52-66

Rosyid, Moh. 2013. Harmoni Kehidupan Sosial Beda Agama dan Aliran di
Kudus. ADDIN, 7(1):41-64

Roszi, J.P. 2018. Akulturasi Nilai-Nilai Budaya Lokal dan Keagamaan dan
Pengaruhnya terhadap Perilaku-Perilaku Sosial. Fokus : Jurnal Kajian
Keislaman dan Kemasyarakatan, 3(2): 170-185

Rusdiyah,E.F & Rohman,F. 2020. Local Culture-Based Education: An Analysis
of Talcott Parsons’ Philosophy. International Journal of Innovation,
Creativity and Change. 12(3):596-607

Said, I. 2019. Hubungan Etnis Cina Dengan Pribumi: (Sebuah Tinjauan
Sosiologis). Jurnal Mimbar Kesejahteraan Sosial, Edisi 2 Mei 2019

Sanjaya, P. 2018. Magi dan Agama dalam Pandangan James George Frazer.
Genta Hredaya. 2(1):50-61

Serazio, M. 2012. The Elementary Forms of Sports Fandom: A Durkheimian
Exploration of Team Myths, Kinship, and Totemic Rituals.
Communication & Sport 1(4):303-325

Soegihartono. 2015. Pengaruh Akulturasi Tionghoa dan Jawa dalam
Perkembangan Bisnis di Semarang. Respons. 02(27):87-212.

Suraya. 2014. Mempertahankan Integritas Nasional dengan Komunikasi Antar
Budaya. Sociae Polites. 16 (45): 31-46

Suryadinata, L. 2010. Kebijakan Negara Indonesia terhadap Etnik Tionghoa: Dari
Asimilasi ke Multikulturalisme. Antropologi Indonesia. 3(71):

Susanti, R & Wahyuni,F.S. 2020. Analysis of Social System Based on AGIL
Concepts in Ciptagelar Community Communities. Empowerment. 9(2):92-
106

Susanto, H. 2014. Konsep Paradigma Ilmu-Ilmu Sosial Dan Relevansinya Bagi
Perkembangan Pengetahuan. Muaddib. 4(2).110-122

Susilo, S. 2016. Common identity framework of cultural knowledge and practices
of Javanese Islam. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies.
6(2):161-184.



118

Susminingsih. 2017. Konsumsi; antara agama, ritual dan transformasi budaya. I-
Economic. 3(1): 115-128

Staubmann. H. 2020. C. Wright Mills’ The Sociological Imagination and the
Construction of Talcott Parsons as a Conservative Grand Theorist. The
American Sociologist (https://doi.org/10.1007/s12108-020-09463-z)

Syam, A.R, Salenda, K dan Haddade, W. 2016. Tradisi Barzanji dalam Persepsi
Masyarakat Kabupaten Bone. Jurnal Diskursus Islam, 4(2):244-258

Syamhari. 2015. Transformasi Nilai-Nilai Budaya Islam di Sulawesi Selatan.
Jurnal Rihlah, II(1):21-32

Syawaludin, Mohammad. 2014. Alasan Talcott Parsons Tentang Pentingnya
Pendidikan Kultur. Ijtimaiyya, 7(1):155-168

Tri Haryanto, Joko. 2015. Relationship, Transformation and Adaptation of The
Traditionalists Against Puritanism in Surakarta Indonesia. Analisa
Journal of Social Science and Religion, 22(02):39-253

Triyana, B. 2013. Ketoebroek Tjina. Majalah Historia. 10(1):35-50.

Tutut. C  dan Ardiningtias, P. 2012. Analisis Wacana Pada Media Internet
Terhadap Optimisme Dan Harapan Tentang Masa Depan Indonesia. Jurnal
Sains Psikologi, 2(2):67-81

Wahidah S. 2013. Komunikasi Antarbudaya: Berbagi Budaya Berbagi Makna.
Jurnal Farabi. 10(1):50-61

Wardani. 2016. Membedah Teori Sosiologi: Teori Pertukaran (Exchange Theory)
George Caspar Homans. Studia Insania, 3(2):19-38

Wargahadibrata, H.A.H. 2005. Kemajemukan Sosial Budaya Dalam Kehidupan
Berbangsa dan Bernegara. Governance. 1(4):9-21

Weil, C. M. 2000. Exploring hope in patients with end stage renal disease on
chronic hemodialysis. ANNA Journal 2(7), 219-223.

Yunus, R.  “Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai Upaya Pembangunan
Karakter Bangsa (Penelitian Studi Kasus Budaya Huyula di Kota
Gorontalo)” Jurnal Penelitian Pendidikan, 14(1).70-88

Zaeny, A. 2005.Transformasi Sosial dan Gerakan Islam di Indonesia. Komunitas,
Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam. 1(2):153-165



119

Zaini, M.R. 2014. Perjalanan Menjadi Cina Benteng: Studi Identitas Etnis di Desa
Situgadung. Jurnal Sosiologi MASYARAKAT, 19(1):93-117

Zuhriyah, L. 2014. Teologi Konvergensi  dan Kerukunan antar Umat Beragama.
Religió: Jurnal Studi Agama-agama. 4(1):78-95.

C. DISERTASI DAN HASIL PENELITIAN

Usman.A.R. 2004. Komunikasi Lintas Budaya Antar Etnis Cina dan Etnis Aceh di
Kota Banda Aceh (Suatu Studi terhadap Nilai Budaya, Pola Interaksi,
Adaptasi, dan Manipulasi Identitas Etnis Cina dalam Masyarakat Aceh
(Disertasi). Bandung: Universitas Padjajaran.

Meij, L. S. 2009. Ruang Sosial Baru Perempuan Tionghoa Sebuah Kajian Pasca
Kolonial (Disertasi UI Sudah Diterbitkan). Jakarta: Yayasan Obor.

Noordjanah, A. 2010. Komunitas Tionghoa di Surabaya (Hasil Penelitian Sudah
Diterbitkan), Yogyakarta: Ombak.

Poerwanto, H.  2014. Cina Khek di Singkawang (Hasil Penelitian Sudah
Diterbitkan). Depok: Komunitas Bambu.

Purna, I. M, 2013. Tradisi Barzanji pada Masyarakat Loloan Kabupaten
Jembrana – Bali (Hasil Penelitian Sudah Diterbitkan). Yogyakarta:
Ombak.

D. ATURAN HUKUM

Keputusan Presiden No. 12/2014 Tentang Pergantian Istilah China Menjadi
Tionghoa atau Tiongkok. Jakarta: Sekretarian Negara.

Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 26 tahun 1998 Tentang
Menghentikan Penggunaan Istilah Pribumi dan Non pribumi. Jakarta:
Sekretariat Negara.



120

Lampiran 1.

DAFTAR INFORMAN

NO NAMA INFORMAN UMUR PEKERJAAN ALAMAT

1 Kicca Hora 69 Tahun Pengusaha Jl. Petalolo -
Donggala

2 So Sun Ghuan 65 Tahun Pengusaha Jl. Pelabuhan -
Donggala

3 Feng Feng 60 Tahun Pengusaha Jl. Moro - Donggala
4 Hendri Wongso 47 Tahun Pengusaha Jl. Moro – Donggala
5 Aminuddin H. Arsjad 60 Tahun Pedagang Jl. Pelabuhan -

Donggala
6 Ustadz Abtar, S.Ag 60 Tahun Imam Masjid Jl. Petalolo -

Donggala
7 Erlisanti 53 Tahun PNS Jl. Petalolo -

Donggala



121

Lampiran 2

PEDOMAN UMUM WAWANCARA

A. INFORMAN

1. Nama :

2. Umur :

3. Pekerjaan :

4. Alamat :

B. PERTANYAAN/PERNYATAAN

1. Salah satu tradisi masyarakat Islam di Donggala adalah melaksanakan

barzanji dalam hajatan tertentu, misalnya; pindah rumah baru, membeli

mobil baru, membeli kapal baru. Tradisi ini tampaknya juga pernah

dilakukan oleh etnis Tionghoa. Perlu digali fakta tentang pelaksanaan

barzanji di kalangan etnis Tionghoa atau adaptasi yang dilakukan etnis

Tionghoa terhadap barzanji di kota Donggala.

2. Barzanji sebagai sistem budaya religi tetap eksis dilaksanakan tentu

memiliki tujuan atau goal attainment. Perlu digali goal attainment etnis

Tionghoa melaksanakan barzanji.

3. Barzanji sebagai sistem budaya dan religi mengingtegrasikan berbagai

unsur sehingga fungsional. Perlu digali unsur-unsur dan peran yang ada

pada pelaksanaan barzanji di kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala

sehingga barzanji tetap eksis.

4. Barzanji sebagai sistem budaya religi tetap eksis karena juga memenuhi

syarat latency, karena itu perlu digali latency dalam sistem barzanji di

kalangan etnis Tionghoa di kota Donggala.

5. Barzanji sebagai sistem budaya religi yang tetap eksis dilaksanakan oleh

etnis Tionghoa di kota Donggala memiliki implikasi pada penguatan

solidaritas. Perlu digali secara mendalam secara koherensi bahwa barzanji

memperkuat solidaritas sosial etnis Tionghoa dengan etnis pribumi di kota

Donggala



122

Lampiran 3

TRANSKRIP WAWANCARA
TAHAP PERTAMA

1. WAWANCARA DENGAN KH

Peneliti : Mohon maaf pak ini, sebelumnya perkenalkan dulu, saya dari
Untad. Terima kasih pak saya sudah diberikan kesempatan
untuk wawancara dengan bapak, dan mohon maaf saya sudah
mengganggu waktunya bapak ini.?

Informan : Oh tidak apa-apa pak. Silakan apa kira-kira yang bisa saya
bantu pak (P1/I.1/T1)

Peneliti : Saya mau belajar tentang ini pak, mengenai budaya pak,
mengenai kebiasaan orang di sini melakukan barzanji. Saya
dengar-dengar dari beberapa teman saya bahwa katanya orang
di sini, bukan hanya orang Islam yang laksanakan barzanji.?

Informan : Oh ya pak betul sekali itu, kita orang juga pernah lakukan
sendiri, orang-orang di sini biasa juga baku undang-undang
kalo ba bikin barzanji (A1/I.1/T1)

Peneliti : Oh jadi memang biasa ya pak, barzanji itu dilakukan juga oleh
etnis Tionghoa.?

Informan : Biasa sudah pak (A2/I.1/T1)

Peneliti : Oh begitu pak ya, oke pak tapi sebelum saya belajar banyak
tentang barzanji dari bapak, boleh saya tanya-tanya dulu yang
lainnya pak.?

Informan : Baik pak, tidak  ada masalah, kalau saya tahu saya jawab.
Kalau saya belum tahu nanti kita cari sama-sama, hehe.
(P2/I.1/T1)

Peneliti : Mohon maaf pak, kalau boleh saya menduga-duga bapak pasti
sudah lama di Donggala, bahkan barangkali bapak lahir di
Donggala.?

Informan : Hehe, ya sudah pak, ya sejak remaja lah, kira-kira waktu
masuk sekolah sudah di sini saya. Tapi saya tidak di sini
dilahirkan, saya di situ e di Pantai Barat. (P3/I.1/T1)

Peneliti : Berarti bapak tidak di Donggala sebelumnya.?
Informan : Ya, saya dari Marana, itu tadi saya bilang di Pantai Barat

sana. (P4/I.1/T1)



123

Peneliti : Tadi bapak bilang sejak masuk sekolah sudah ada di Donggala
ini, itu maksudnya sekolah formal pak, jadi bapak masuk
sekolah formal baru ke sini?

Informan : Kalau itu begini. Itu kan dulu kan di Marana itu tidak ada
SMP apalagi SMA di sini dulu ada sekolah Cina. (P5/I.1/T1)

Peneliti : Oh berarti ceritanya bapak lanjut sekolah di sini.?
Informan : Ya begitu lah kira-kira hehe, tapi sebenarnya sebelum itu juga

sudah orang tua biasa ke sini kan dulu bawa bawa kopra dari
sana.(P6/I.1/T1)

Peneliti : Kira kira apa pertimbangannya  sehingga memilih tinggal di
Donggala ini pak.?

Informan : Wah kalau itu, saya agak kurang tahu itu karena kan orang tua
saja yang bawa ke sini, cuma ya barangkali karena di sini kan
dagang bisa usaha. (P7/I.1/T1)

Peneliti : Kelihatannya bapak, rutin juga iniolahraga, saya lihat tadi
habis senam bersama ya pak.?

Informan : Ya, rutin pak saya, ya senam saja, maklum sudah tua, hehe.
(P8/I.1/T1)

Peneliti : Tapi saya lihat bapak masih awet ini, berapa umurnya
sekarang pak.?

Informan : Ai, sudah tua, sudah enampuluh semabilan pak, hehe.
(P9/I.1/T1)

Peneliti : Saya lihat, bukan hanya etnis Tionghoa pak ya yang
berolahraga tadi.?

Informan : Oh di sini semua pak baku campur baik olahraga maupun
kegiatan lain, ya istilahnya baku bantulah. Sama itu kalau
barzanji baku bantu-bantu (A3/I.1/T1)

Peneliti : Dan tadi waktu saya menunggu bapak, saya lihat bapak
gunakan bahasa daerah.?

Informan : Anu, kalau di sini itu pak, umumnya bahasa Bugis, tapi ada
juga Jawa, Makassar, Kaili, da nada lagi juga yang lain.
(P10/I.1/T1)

Peneliti : Dan bapak bisa semua itu.? Maksud saya menggunakan
bahasa daerah itu.?

Informan : Tidak semua juga tapi satu dua lah.(A4/I.1/T1)

Peneliti : Berarti kalau bahasa Bugis memang bisa menggunakan
bahasa Bugis.?

Informan : Bisa pak, paham dan mengerti. Hehe. (A5/I.1/T1)



124

Peneliti : Bagaimana awalnya sampai bisa menggunakan bahasa
Bugis.?

Informan : Oh ya, jadi memang begitu kenyataannya di mana – mana kita
di Donggala ini biasa pakai bahasa Bugis karena dimana mana
digunakan makanya kita mengerti dan paham. Saya juga tidak
tahu bagaimana awalnya tapi sudah begitu kenyataannya dari
dulu. (A6/I.1/T1)

Peneliti : Oh ya pak begini, yang saya mau cari tahu ini mengenai
budaya barzanji yang katanya biasa dilaksanakan juga oleh
etnis Tionghoa, itu, bagaimana pak ceritanya.?

Informan : Oh kalau itu betul, sering atau beberapa kali lah saya juga
pernah ba barazanji. Jadi, itu bukan cuma cerita itu betul ada
dan banyak di sini. (A7/I.1/T1)

Peneliti : Berarti bapak sendiri juga pernah yang diundang menghadiri
barzanji.?

Informan : Ai bukan Cuma diundang, seperti saya bilang tadi ba bikin
juga. Hehe, kalau diundang sering itu. Teman naik haji
diundang barzanji, banyak lah. (A8/I.1/T1)

Peneliti : Oke lah pak, saya sudah makin paham ini. Cuma pak, kira-
kira menurut bapak kapan kira-kira etnis Tionghoa
melaksanakan yang namanya barzanji untuk pertama kali.?

Informan : Saya sendiri juga belum tahu kapan pertama kalinya, tapi
yang pasti ini sudah lama ada di Donggala ini. Saya terakhir
melaksanakan barzanji itu tahun 2010. Ini kan Donggala ini
dulu tidak begini, dulu rame jadi ada banyak yang ba bangun
rumah maka dibuatkan lagi itu yang namanya barzanji.
(A9/I.1/T1)

Peneliti : Tapi yang pasti pernah ya, melaksanakan yang namanya
barzanji itu ya.?

Informan : Bukan cuma saya, banyak pak yang pernah di sini ini tidak
aneh itu biasa lah itu pak. Coba kita tanya-tanya juga yang
lain, pasti sama dia bilang begitu (A10/I.1/T1)

Peneliti : Oke pak, terus begini pak, bagaimana awalnya itu sampai
bapak mau laksanakan itu barzanji, coba bapak ceritam.?

Informan : Wah itu saya kurang paham juga, karena dari dulu memang
sudah begitu. Tapi barangkali orang tua dulu tahu bagaimana
awalnya itu. Kalau kita-kita ini tinggal meneruskan saja.
(G1/I.1/T1)

Peneliti : Kira-kira pak, apa yang bapak harapkan dari melaksanakan



125

barzanji padahal kan ini bukan budayanya orang Cina.?
Informan : Ya, kita syukur karena bikin rumah atau beli barang yang

berharga untuk kehidupan kita. (G2/I.1/T1)

Peneliti : Bapak sendiri yang laksanakan atau bagaimana.?
Informan : Maksudnya pak. (G3/I.1/T1)

Peneliti : Maksud saya dalam melaksanakan barzanji itu, apakah
mengundang orang, terus yang pimpin siapa

Informan : Ya dibantu tetangga, teman, keluarga, jelas ba undang dan
yang pimpin ya pak ustadz, kita hanya bikin saja acaranya.
(G4/I.1/T1)

Peneliti : Bagaimana kemudian bapak bisa terus melaksanakan budaya
barzanji ini.?

Informan : Ya kita ikuti saja apa yang ada di sini karena memang dari
dulu sudah demikian itu. (G5/I.1/T1)

Peneliti : Oke pak, maaf sementara cukup dulu barangkali pak ini, tapi
kalau saya perlu datang karena masih ada yang mau saya
tanya, maka saya mohon diijinkan lagi ya pak untuk tanya-
tanya bapak.

Informan : Oh ya, oke tidak ada masalah itu. (C1/I.1/T1)



126

2. WAWANCARA DENGAN SSG

Peneliti : Terima kasih pak, saya sudah diberi kesempatan untuk
tanya-tanya ini pak, oh ya saya dari Palu ini,.

Informan : Kira-kira apa yang saya bisa berikan, silakan tidak ada
masalah. (P1/I.2/T1)

Peneliti : Oh ya pak, sebelumnya, kalau saya lihat bapak pasti sudah
lama di sini, maksud saya di Donggala.?

Informan : Sejak masih anak-anak. Saya sudah di Donggala dengan
orang tua dulu. (P2/I.2/T1)

Peneliti : Oh berarti bapak tidak dilahirkan di Donggala ya pak, kalau
boleh tahu sebelumnya dari mana Pak.?

Informan : Saya dan orang tua dulu dari Alindau. Jadi saya lahir di sana.
Kalau orang tua dari langsung Cina. (P3/I.2/T1).

Peneliti : Bapak memang lahir di Marana, maaf apa tadi.?
Informan : Bukan, saya lahir di Alindau. (P4/I.2/T1)

Peneliti : Oh ya Alindau,. Oh ya pak, ini ada yang saya mau tanya
mengenai barzanji. Saya sudah tanya-tanya juga dengan
yang lain ini, sepertinya barzanji ini cukup dikenal di si ini.?
Dan apakah bapak pernah diundang oleh misalnya orang
yang mau naik haji.?

Informan : Oh betul sekali itu, di sini budayanya tinggi, maksudnya
sering lakukan begitu. (A1.I.2/T1).

Peneliti : Kalau begitu berarti bapak, pasti sering menghadiri barzanji
atau orang Cina di sini sudah biasa ikut barzanji, atau
bagaimana pak.?

Informan : Mengenai pertanyaan tadi apakah orang Cina pernah datang
di barzanji, ya pada umumnya pernah terutama orang tua,
apalagi kalau teman ba undang maka harus datang. Selain itu
yang saya tahu selama saya di Donggala ini sudah berpuluh
tahun, rata-rata orang Cina itu kenal yang namanya barzanji
karena pasti diundang secara kekeluragaan. (A2/I.2/T1)

Peneliti : Berarti bapak juga pernah melaksanakan barzanji, maksud
saya dirumahnya bapak atau di mana begitu.?

Informan : Pernah juga, rata-rata pak itu pernah kalau di sini pasti
pernah melaksanakan yang namanya barzanji itu.
(A3/I.2/T1)

Peneliti : Maksudnya bapak etnis Tionghoa umumnya pernah barzanji
atau menghadiri undnagan barzanji juga.?



127

Informan : Dua-duanya pak, pernah diundang pernah juga saya yang
mengundang. Karena kan saya yang melaksanakan juya.
(A4/I.2/T1)

Peneliti : Siapa yang diundang itu pak, maksud saya kalau bapak bikin
barzanji siapa semua kah yang diundang.?

Informan : Ya semuanya, banyaklah, ada tetangga, teman, pak imam
yang baca. (A5/I.2/T1)

Peneliti : Terus pak, kalau pak imam biasnaya dari mana pak, yang
diundang baca.?

Informan : Dari masjid Raya Donggaka, itu dekat dari sini. (A6/I.2/T1)

Peneliti : Jadi, awalnya itu bapak diundang dulu barzanji oleh tetangga
atau teman yang beragama Islam, yang bikin barzanji, lalu
kemudian bapak bikin juga.?

Informan : Ya betul. Kira-kira begitulah. Hehe. (A7/I.2/T1)

Peneliti : Dalam rangka apa biasanya teman atau tetangga
mengundang bapak menghadiri barzanji di rumahnya.?

Informan : Kalau dulu itu ada orang pindah rumah, tapi sekarang lebih
banyak kalau naik haji, tapi ada juga yang lain. (G1/I.1/T1)

Peneliti : Apa misalnya yang lain-lain itu pak, barangkali bapak
ingat.?

Informan : Apa ya, itu dulu anaknya habis tamat mengaji, ada juga
menikah begitu. Pokoknya bukan hanya satu saja, macam-
macam lah. (G2/I.1/T1)

Peneliti : Kemudian, bapak sendiri biasanya melakukan barzanji
dalam hal apa, maksud saya dalam rangka apa bapak
biasanya melaksanakan barzanji.?

Informan : Ya itu pindah rumah atau bangun toko, tapi pernah juga beli
oto.(G3/I.1/T1)

Peneliti : Baik-baik pak, terus pak sedikit lagi ini mohon maaf ambil
waktunya bapak ini.

Informan : Oh tidak apa-apa, santai – santai saja. (A8/I.2/T1)

Peneliti : Baik pak, terima kasih. Sekarang, kira-kira apa alasannya
bapak lakukan barzanji tadi.?

Informan : Hehe. tradisi di sini kan memang semua begitu, jadi ya
semuanya ikut. Termasuk laksanakan barzanjiitu tadi.
(G4/I.1/T1)

Peneliti : Lalu, kalau melaksanakan barzanji, tentu bapak dibantu juga



128

sama teman kalau bapak yang bikin itu tadi barzanji.?
Informan : Oh ya jelas itu pak karena kan tidak mungkin kita sendiri

laksanakan barzanji.(I1/I.1/T1).

Peneliti : Umpanya ini pak, kalau suatu waktu nanti ada lagi rumah
atau toko atau apalah namanya, apakah bapak tetap mau
melaksanakan barzanji.?

Informan : Sudah kebiasaan maka pastilah dilakukan barzanji, ini sudah
tradisinya di sini itu begitu. (G5/I.1/T1)

Peneliti : Beberapa waktu lalu saya wawancara juga dengan Pak
Kicca, rupanya beliau pintar sekali menggunakan bahasa
Bugis.?

Informan : Oh, bukan hanya Ko Kicca yang bisa,  kalau di sini pada
umumnya pak, orang Cina di Donggala bisa berbahasa Bugis
bahkan bahasa lain juga ada yang bisa seperti bahasa Kaili
dan bahasa Jawa. Sudah lama bisa, biasa mendengar bahasa
Bugis maka akhirnya bisa juga gunakan. Saya sendiri bukan
cuma bisa tapi lancar, mahir dan jago. (A9/I.2/T1)

Peneliti : Kalau menurut bapak, apa keuntungannya bapak atau etnis
Tionghoa umumnya bisa berbahasa daerah, misalnya bahasa
Bugis.?

Informan : Ya, banyak saya kira, seperti memperlancar komunikasi, kita
bicara itu lebih seperti keluarga, banyak lah. (A10/I.2/T1)

Peneliti : Jadi sekali lagi di sini memang banyak menguasai bahasa
daerah. Dalam adaptasi atau mengenal budaya lain misalnya
barzanji itu, menurut bapak  apakah penguasaan bahasa lokal
itu sangat penting.?

Informan : Betul memang seperti tadi yang kita bilang bahwa di sini
umumnya pake bahasa Bugis sehingga lancar itu
komunikasi. Tapi kalau yang penting itu kan harus tetap
aktif interaksinya dan komunikasinya juga. Orang Cina dan
semua orang aktif komunikasi dan berhubungan dengan
sesama,  minal aktif saling menyapa kalau ketemu.
(A11/I.2/T1)

Peneliti : Tapi saya lihat yang banyak aktif komunikasi ini hanya
orang tua, anak muda kurang tidak sama dengan dulu anak
muda Cina main volli dan basket dengan anak muda orang di
sini. Bagaimana menurut bapak itu.?

Informan : Ya memang kita akui, mungkin perlu sarana pendukung dan
perhatian semua pihak. (A12/I.2/T2)



129

3. WAWANCARA DENGAN FF

Peneliti : Mohan maaf pak, mengganggu waktunya bapak ini.
Informan : Oh tidak apa apa pak. Oh ya bapak mohon maaf dari mana

pak.? (P1/I.3/T1)

Peneliti : Terima kasih pak, saya di Untad Pak. Saya ada perlu
sedikit ini, saya kebetulan mau menulis tentang budaya di
Donggala ini. Jadi mohon bantuannya pak.

Informan : Oh ya, ya. Baik-baik. (P2/I.3/T1)

Peneliti : Maaf Pak, tentu bapak sudah lama berada d Donggala ini
le.?

Informan : Oh sudah pak, sudah lama. (P3/I.3/T1)

Peneliti : Kalau umurnya bapak sekarang pak berapa.?
Informan : Umur saya.? Baru 60, hehe. (P4/I.3/T1)

Peneliti : Masih muda pak.? Hehe
Informan : Sudah tua sebenarnya tapi disyukuri saja apa yang sudah

ada. (P5/I.3/T1)

Peneliti : Oh ya pak, saya mau tanya langsung saja ini pak. Begini
pak, saya lihat rata rata di sini pake bahasa Bugis dalam
pergaulan.? Tadi saya singgah minum kopi di warung
dekat jembatan itu, pake bahasa Bugis semua di situ,
termasuk yang etnis Cina pak?

Informan : Tidak salah itu pak, memang seperti itu kalau di Donggala
ini. (A1/I.3/T1).

Peneliti : Barangkali bapak bisa ceritakan bagaimana
penggunaannya itu bahasa Bugis, maksud saya digunakan
di mana semua itu.?

Informan : Macam-macam itu, misalnya dalam pergaulan di sekolah
dan di luar sekolah maka digunakan, ya biasa lah
digunakan bahasa daerah kalau di sini itu dulu bahasa
Bugis yang banyak dipakai. Bukan cuma di Donggala
barangkali, tapi ada juga di tempat lain, saya kira begitu
bahwa bahasa daerah digunakan di dalam pergaulan
apalagi dulu itu kan hal biasa. (A2/I.3/T1)

Peneliti : Nah sekarang pak saya mau tanya yang lebih khusus.
Adakah kira-kira budaya orang di sini khususnya yang
beragama Islam yang sering dilakukan juga oleh etnis
Tionghoa.?

Informan : Apa ya, ? ba jabat tangan barangkali. Karena di sini kalau



130

ketemu jabat tangan terutama orang tua saya lihat itu. Ada
juga yang mengucapkan salam. (A3/I.3/T1)

Peneliti : Kalau yang lain barangkali ada yang biasa bapak lakukan
atau yang biasa orang lakukan di sini.?

Informan : Kalau lebaran barangkali kan rame itu orang saling
mendatangi, kita juga biasa datang. (A4/I.3/T1)

Peneliti : Oke baik pak. Nah ini saya dengar-dengar ada istilah orang
di sini bilang itu Barzanji.?

Informan : Oh kalau itu banyak yang lakukan hampir semua
barangkali lakukan itu kalau ada orang pindah rumah.
(A5/I.3/T1)

Peneliti : Bapak pernah diundang.?
Informan : Sering, kalau pas yang bikin barzanji ada teman atau

tetangga. (A6/I.3/T3)

Peneliti : Bapak sendiri pernah melakukan, maksud saya melakukan
barzanji di rumahnya bapak.?

Informan : Pernah juga, sudah agak lama saya rasa waktu itu kasih
bagus toko. (A7/I.3/T1)

Peneliti : Bapak mengundang juga orang lain, tetangga atau teman.?
Informan : Pasti pak karena tidak mungkin tanpa kehadiran undangan.

(A/I.3/T1)

Peneliti : Bisa barangkali bapak ceritakan kapan bagaimana pertama
kali ini etnis Tionghoa lakukan barzanji.?

Informan : Adooh kayaknya sulit itu le barangkali kalau mau cari tahu
kapan kami ini etnis Tionghoa melaksanakan barzanji
pertama kali di Donggala karena ini sudah dilakukan oleh
orang –orang tua kita dulu. Pokoknya ini sudah lama
barangkali sebelum kemerdekaan sudah ada ini kebiasaan
ba bikin barazanji. (A8/I.3/T1)

Peneliti : Apakah tidak ada budaya Tionghoa mengenai pindah
rumah ini yang barangkali dilakukan juga?

Informan : Ada juga, cuma kan tidak ada salahnya kalau barzanji juga.
(G1/I.3/T1)

Peneliti : Apa namanya dalam etnis Tionghoa kalau selamatan
rumah baru.?

Informan : Kita percaya kaya Feng Shui begitu. (G2/I.3/T1)

Peneliti : Bagaimana pelaksanaanya di Donggala ini, maksud saya
pelaksanaan Feng Shui itu di Donggala.?



131

Informan : Ya kalau sekarang kelihatannya mulai berkurang. Tetap
kita percaya Feng Shui, tapi tidak kenapa sudah mulai
berkurang paling tidak tidak terlalu kelihatan dilaksanakan
oleh orang Cina. Barangkali itu tadi karena lebih banyak
barzanji. Memang biasa juga ada Feng Shui nya sekaligus
habis itu dilaksanakan barzanji. (G3/I.3/T1)

Peneliti : Jadi, kembali tadi pak ke pertanyaan barzanji. Jadi bapak
tahu pertama kali tentang barzanji itu karena bapak pernah
datang menghadiri undangan barzanji.?

Informan : Saya kira begitu. Tapi kan sejak kecil saya biasa lihat
orang barzanji (A9/I.3/T1)

Peneliti : Apakah bapak yang pertama melakukan di keluarga,
maksud saya bapak yang pertama kali lakukan barzanji di
keluarganya bapak.?

Informan : Oh, tidak. justru saya pribadi sangat yakin betul  sebelum
kami menerima tradisi ini dari orang tua kami dahulu,
maka mereka pasti pernah juga diundang untuk mengikuti
barzanji. Undangan selamatan rumah sebenarnya tetapi
dilakukan dengan cara barzanji itu disni. (A10/I.3/T1)

Peneliti : Dalam melakukan barzanji apakah ada yang membantu
bapak, misalnya baca doanya. Kan barzanji itu ad abaca
doanya.?

Informan : Pasti ada pak, karena bantu baca doa itu kan imam kita
tidak bisa karena yang tahu imam saja itu pak. (I1/I.3/T1)

Peneliti : Jadi, pak imam maksudnya yang baca doa.?
Informan : Ya betul. (I2/I.3/T1)

Peneliti : Kalau suatu waktu ada lagi keberhasilan, misalnya tumah
baru atau apalah yang lain, nah kira-kira menurut bapak
apakah bapak ingin terus melaksanakan barzanji.?

Informan : Sesuai dengan keadaan, kalau ada lagi yang mau di
acarakan ya kita bikin lagi. (L1/I.3/T1)

Peneliti : Selama ini apakah bapak dan keluarga memang sudah
melakukan barzanji.?

Informan : Lebih dari sekali lah. Karena kan tergantung keadaan
kalau ada acara ya kita bikin seperti saya bilang tadi.
(L2/I.3/T1)

Peneliti : Kalau boleh tahu pak, apa kira-kira yang mendorong bapak
melaksanakan barzanji, padahal kan ini budaya Islam.?

Informan : Iya biar juga budaya Islam tapi kan tujuannya baik itu.
(G4/I.3/T1)



132

Peneliti : Menurut bapak yang apa menjadi tujuan dilaksanakannya
barzanji itu.?

Informan : Itu kan pak kita bersyukur kepada yang memberikan. Kita
doa-doa lah begitu. (G5/I.3/T1)

Peneliti : Berarti pak, ini barzanji bagus dan banyak manfaatnya ya
pak.?

Informan : Oh ya jelas bagus, kita rame-rame, kumpul-kumpul. Saling
kenal dan itulah kita bisa juga saling pengertian begitu satu
sama lainnya. (S1/I.3/T1)

Peneliti : Baik pak, barangkali hari ini cukup dulu karena saya lihat
bapak juga masih sibuk ini, tapi sekali lagi terima kasih
banyak dan mohon maaf sudah mengganggu

Informan : Oke-oke pak, baik. (C1/I.3/T1)



133

4. WAWANCARA DENGAN HW

Peneliti : Sore pak, saya lihat sibuk sekali ini pak. Banyak
pelanggan ini kelihatannya.

Informan : Ya, begitu lah pak, yang penting usaha. (P1/I.4/T1)

Peneliti : Mohon maaf ini, saya datang mengganggu
kesibukannya bapak ini.

Informan : Oh ndak apa-apa. (P2/I.4/T1)

Peneliti : Oh ya pak terima kasih banyak ini karena saya sudah
beruntung di luangkan waktu untuk wawancara dengan
bapak.

Informan : Informan manggut-manggut sambil senyum. Maaf ya
pak, sambil saya layani pembeli (P3/I.4/T1)

Peneliti : Oh ya silakan pak. Saya mohon maaf ini pak.
Informan : Oke pak. (P4/I.4/T1)

Peneliti : Oh ya pak, saya Idrus, saya dari Palu dan saya dari
Untad Palu. Mohon maaf saya mau tanya beberapa hal,
tapi sebelumnya kalau boleh tahu kelihatannya bapak
masih muda belum 50 tahun.

Informan : Hehe, ya betul pak, saya belum sampe 50 tahun.
(P5/I.4/T1)

Peneliti : Maaf, tahun berapa bapak lahir
Informan : Sekarang saya berumur 47. Saya lahir 1973. (P6/I.4/T1)

Peneliti : Bapak lahir di mana ?
Informan : Di sini pak, di Donggala. (P7/I.4/T1)

Peneliti : Kalau orang tuanya bapak, masih ada.?
Informan : Bapak saya masih ada, tapi di Surabaya sekarang.

(P/I.4/T1)

Peneliti : Siapa namanya bapaknya bapak.?
Informan : Asmin Wongso. (P/I.4/T1)

Peneliti : Kalau pak Asmin ini lahir di mana.?
Informan : Oh bapak saya dari Cina langsung pak, hehe. (P8/I.4/T1)

Peneliti : Terus pak, mengapa sampai sekarang bapaknya ada di
Surabaya

Informan : Ada usaha juga di sana, tapi bapak sudah lebih banyak
istirahat karena usia sudah tua. (P9/I.4/T1)



134

Peneliti : Baik pak terima  kasih, semoga tetap sehat-sehat orang
tua dan juga bapak.

Informan : Oh ya pak, terima kasih – terima kasih (P10/I.4/T1)

Peneliti : Saya mau cari tahu ini pak mengenai kebiasaan orang
Donggala baca barzanji. Mungkin bapak pernah dengar
atau ikut ?

Informan : Oh ya pak, kalau itu hal yang biasa, saya pertama kali
tahu itu karena bapak saya dulu pernah lakukan dan saya
juga pernah. (A1/I.4/T1)

Peneliti : Bapak sering juga di undang ikut barzanji kalau ada
yang bikin barzanji khususnya dari kalangan saudara
kita yang beragama Islam.?

Informan : Pernah pak, saya rasa pernah semua diundang terutama
para orang tua ya, ini saya tahu karena bapak saya
termasuk yang paling sering diundang setelah bapak
saya ke Surabaya, saya lah yang biasa menggantikan
dan datang diundangan itu, bukan hanya barazanji itu
tapi pesta juga dan macam-macam kegiatan kita
berpartisipasi. (A2/I.4/T1)

Peneliti : Barangkali bapak ingat, kapan pertama kali orang tua
bapak bikin barzanji dan itu dalam rangka apa itu.?

Informan : Saya terus terang tidak tahu persis itu kapan orang tua
saya pertama kali melakukan barzanji itu pak. Tapi saya
masih ingat tahun 1997 waktu bapak beli kapal, maka
itu diupacarakan dengan barzanji di kapal itu. Sekarang
bapak saya sudah hampir 90 tahun dan tinggal di
Surabaya. Bapak saya ini langsung dari Cina tepatnya
Guang Zhou. Saya sendiri lahir di Donggala tahun 1973.
(A3/I.4/T1)

Peneliti : Kalau boleh tahu apa kira kira alasannya orang tua
melaksanakan barzanji.

Informan : Kalau itu maaf pak, saya tidak tahu persis waktu
pertama barzanji, tapi barangkali ini kan kita bersyukur
saja. (G1/I.4/T1)

Peneliti : Atau barangkali supaya lancar usaha pak, biar banyak
pembeli seperti sekarang ini ramai sekali saya lihat.
hehe?

Informan : Ya, saya rasa tidaklah. Tidak ada juga harapan atau
kami mengharapkan yang namanya melaksanakan
tradisi itu tidak ada sangkut pautnya dengan ekonomi



135

atau cari untung. (G2/I.4/T1)

Peneliti : Ramai juga ini di toko nya bapak. Apakah tiap hari
memang begini pak.?

Informan : Ya begitulah. (G3/I.4/T1)

Peneliti : Dari mana saja ini pembeli, saya lihat akrab semua
dengan bapak.?

Informan : Pembeli di toko saya ini macam-macam kalangan,
asalnya juga macam-macam ada yang dari Donggala
memang, tapi ada juga dan banyak yang dari luar
Donggala, misalnya dari dari Banawa Selatan.
(G4/I.4/T1)

Peneliti : Tadi ada pembeli pakai bahasa Bugis, memang sudah
biasa begitu pak.?

Informan : Ah itu biasa pak kalau di Donggala. (A4/I.4/T1)

Peneliti : Berarti bapak sudah lama bisa bahasa Bugis.?
Informan : Sejak sekolah. (A/I.4/T1)

Peneliti : Wah, berarti macca mabicara ogi pak.?
Informan : Hehe… oh ya, macca ka mabbicara ogi. (A5/I.4/T1)

Peneliti : Berarti, to Cina mega macca mabicara Ogi ki
Donggala.? Coba bapak, pake bahasa Bugis, hehe.?

Informan : Pokonna to China ki Donggala mega macca mabbicara
ogi. Tania mi ia, to matoa, remaja, macca maneng
mabbicara ogi. Soalna seja beccu je ta biasa ni ki
Donggala ie mabbicara ogi. Bahasa Kaili uisseng to
cedde, ya setidaknya u mengerti maksudnya.
(A6/I.4/T1)

Peneliti : Menurut bapak, apakah sangat membantu dalam
berinteraksi dengan benguasai bahasa Bugis itu.?

Informan : Iya lah karena kan itu yang banyak dipakai, maka kita
bagus kalau komunikasi lancar saling memahami.
(A7/I.4/T1)

Peneliti : Baik pak, mantap bahasanya fasih. Saya kembali ke soal
barzanji tadi pak, tentunya kalau bapak lakukan barzanji
berarti ada yang bantu kalau bapak bikin barzanji.?

Informan : Tentu saja misalnya ada yang masak, ada yang baca, dan
lain-lain. (I1/I.4/T1)

Peneliti : Ada lagi barangkali yang lain.?



136

Informan : Ya teman-taman undangan juga datang. Semuanya lah.
(I2/I.4/T1)

Peneliti : Bagaimana caranya bapak mempertahankan terus ini
barzanji.?

Informan : Ya kita laksnakan saja kalau ada lagi yang memang
harus barzanji, kalau tidak ya tidak. Karena kan ini
tergantung keadaan saja. (L1/I.4/T1)

Peneliti : Tapi, yang pasti kalau momen atau memang ada hal
yang harus dilakukan barzanji, berarti bapak tetap ingin
lakukan barzanji.?

Informan : Anu je pak, di sini itu sudah biasa jadi, biar tidak
direncakanan sekarang, kalau pas ada kesempatan ya
kita bikin lagi. (L2/I.4/T1)

Peneliti : Okelah pak, sementara itu dulu barangkali karena bapak
masih sibuk juga ini dan mohon maaf sudah
mengganggu ini.

Informan : Oh tidak apa-apa pak, biasa sudah begini. Cerita – cerita
sambil baja toko. (C1/I.4/T1)



137

5. WAWANCARA DENGAN AA

Peneliti : Assalamu alaikum pak,
Informan : Waalaikum mussalam wr.wb, mari pak. (P1/I.5/T1)
Informan : Silakan duduk, dari mana pak.? (P/I.5/T1)

Peneliti : Saya dari Palu pak, maaf pak saya mengganggu ini
barangkali.?

Informan : Oh tidak pak, di Palu di mana pak.? (P2/I.5/T1)

Peneliti : Saya di Palupi. Oh ya pak, kelihatannya bapak orang
Donggala asli.?

Informan : Oh ya pak betul. (P3/I.5/T1)

Peneliti : Umurnya bapak sekarang berapa pak.?
Informan : 60 Tahun pak. (P4/I.5/T1)

Peneliti : Lahir di Donggala pak ya.?
Informan : Ya betul, di Labuan Bajo. (P5/I.5/T1)

Informan : Kalau bapak ini kelihatannya orang Jawa ya pak.?
Peneliti : Tidak pak, saya asli Solo, hehe.
Informan : Jawa kan. (P6/I.5/T1)

Peneliti : Asli Solowesi saya pak,
Informan : Oh maaf saya kira orang Jawa kita. (P7/I.5/T1)

Peneliti : Banyak yang mengira saya orang Jawa pak, jadi sudah
biasa.

Peneliti : Tabe pak, begini ada beberapa yang saya mau tanya ini
pak. Kalau saya perhatikan dan saya sudah tanya-tanya
juga dengan yang lain ternyata banyak orang Tionghoa
yang pintar bahasa Bugis, apa memang dalam keseharian
begitu pak.?

Informan : Benar sekali itu pak, orang di sini ini termasuk orang Cina
itu bisa berbahasa daerah. Bukan cuma bahasa Bugis
sebenarnya bahasa lain juga itu bisa seperti bahasa
Makassar banyak yang bisa, cuma kalau kita di sini lebih
banyak menggunakan bahasa Bugis. Ini dari dulu sudah
begitu. (A1/I.5/T1)

Peneliti : Berarti bapak kalau bicara dengan merteka pakai bahasa
Bugis juga.?

Informan : Oh ya jelas, mereka juga yang pake ke kita. Saya kan ini
teman semua itu orang Cina di sini, tahu semua saya dia
orang juga tahu saya. (A2/I.5/T1)



138

Peneliti : Kemudian pak, saya juga dapat keterangan bahwa  orang
Cina di sini itu suka lakukan barzanji.?

Informan : Ya, kalau saya lihat memang budaya barzanji ini
termasuk yang paling populer di sini karena sudah sering
dilakukan dan juga saya lihat memang masyarakat mulai
dari kalangan atas sampai kalangan bawa atau rakyat
biasa umumnya melakukan barzanji. (A3/I.5/T1)

Peneliti : Termasuk orang Cina pak ya yang lakukan barzanji.?
Informan : Oh ya, saya pasti diundang kalau ada barzanji, kan teman

bisnis semua itu. (A4/I.5/T1)

Peneliti : Kalau orang Islam yang bikin diundang juga mereka itu
barzanji.?

Informan : Ya betul itu. (A5/I.5/T1)

Peneliti : Barangkali bisa diceritakan lebih jelas pak.?
Informan : Orang Islam di sini kebanyakan ba undang tetangga

termasuk orang Cina pada saat mau syukuran naik haji,
atau yang lainnya seperti selamatan aqiqah atau dulu
kalau ada khataman quran itu dilakukan barzanji, nah itu
diundang juga orang Cina kan tetangga, ada juga
berteman, tapi ada juga diundang karena hubungan kerja.
(A6/I.5/T1)

Peneliti : Kalau menurut bapak, kira-kira  apa manfaatnya barzanji
ini dilakukan oleh etnis Tionghoa

Informan : Ya mungkin apa ya bersyukur barangkali eh, karena
istilahnya itu senang karena pindah rumah atau beli kapal
atau lain-lainnya. (S1/I.5/T1)



139

TRANSKRIP WAWANCARA
TAHAP KEDUA

1. WAWANCARA DENGAN KH

Peneliti : Selamat pagi
Informan : Pagi pak, gimana kabar pak.? (P1/I.1/T2)

Peneliti : Alhamdullilah baik pak, sehat-sehat juga pak
Informan : Ya begitu lah, baru habis senam lagi. Hehe. (P2/I.1/T2)

Peneliti : Terima kasih ini pak di kasih kesempatan lagi, karena
bapak juga lagi sibuk ini.

Informan : Tidak masalah pak. (P3/I.1/T2)

Peneliti : Baik pak, sekali terima kasih. Dan biar tidak lama, saya
langsung saja pak.

Informan : Hehe tidak apa apa pak. (P4/I.1/T2)

Peneliti : Oh ya pak, yang lalu kan saya tanya mengenai budaya
barzanji itu. Apakah tidak ada tradisi dalam budaya
Tionghoa untuk pindah rumah atau membeli suatu yang
berharga.?

Informan : Sebenarnya ada, saya lihat kalau di tempat lain memang
diadakan juga, tapi umum sifatnya itu. (A1/I.1/T2)

Peneliti : Maksudnya umum itu bagaimana.?
Informan : Itu yang kita kenal, Feng Shui kan. (A2/I.1/T2)

Peneliti : Bisa bapak jelaskan lebih rinci mengenai Feng Shui ini.?
Informan : Kalau tradisi asli Tionghoa ya itu waktu bangun rumah

maka harus jelas yang namanya Feng shui nya itu. Ini
biasa kita gunakan sampai sekarang ini juga masih biasa
kita gunakan tapi sudah mulai berkurang, itu pun sudah
juga baku campur-campurlah dengan tradisi di sini itu
biasanya ba taruh kelapa, pisang, tebu dan lain-lain buah-
buahan di tiang rumah. Orang bilang pusat rumah atau
posi bola. (A3/I.1/T2)

Peneliti : Jadi, dalam tradisi etnis Tionghoa ini tidak ada yang
seperti Barzanji.?

Informan : Di dalam tradisi orang Cina tidak ada yang namanya
barzanji atau baca-baca doa begitu. Tapi maknanya
barangkali sama di mana orang Cina kalau mau bangun
rumah harus berdasarkan perhitungan Feng Shui



140

namanya, setelah itu kita tetapkan hari baik lalu pindah,
kemudian juga memuja leluhur, bakar dupa kira-kira
begitu dulunya. (A4/I.1/T2)

Peneliti : Barangkali bapak bisa ceritakan mengapa sampai mau
melaksanakan barzanji pak.?

Informan : Ya pertamanya ba ikut keluarga juga, tapi lama kelamaan
akhirnya kita juga laksanakan. (G1/I.1/T2)

Peneliti : Mungkin ada sesuatu yang diharapkan dalam
melaksanakan barzanji.?

Informan : Selamatan begitu, karena kita kan hidup terus dapat
keberuntungan atau harta lah maka kita syukur begitu
kira-kira. (G1/I.2/T2)

Peneliti : Atau barangkali supaya tambah banyak untung kalau
barzanji, karena dilakukan misalnya di toko supaya
banyak pembeli.?

Informan : Sepertinya tidak sejauh itu ya karena itu memang
bersyukur saja begitu. (G3/I.1/T2)

Peneliti : Oh jadi tidak ada hubungannya antara barzanji ini dengan
keuntungan.?

Informan : Menurut saya pak, tidak ada pengaruhnya melaksanakan
atau tidak melaksanakan barzanji dengan untung.
Misalnya makin laris usaha dan dapat untung besar kalau
barzanji dilakukan, yang saya rasakan tidak begitu. Ini
kan tradisi yang bagus jadi kita laksanakan. Tapi ya, saya
tidak tahu juga kalau orang tua kami dulu, apakah
memang melakukan barzanji ini sebagai pendekatan atau
bagaimana, itu mungkin saja tapi sekarang tidak begitu
saya kira. (G4/I.1/T2).

Peneliti : Ini banyak yang belanja di toko, dari mana semua ini
Pak.?

Informan : Macam macam pak, yang belanja di Donggala bukan
hanya orang Donggala banyak dari luar, terutama dari
Kabonga, Boneoge, dan daerah Ganti ke sana.
(G5/I.1/T2)

Peneliti : Kalau barzanji itu dilaksanakan, berarti kan ada juga
acara baca doa tadi yang bapak bilang, dan ada juga
acara makan bersama, mungkin itu salah satu maksudnya
barzanji agar kita sesama ini saling berbagi.?

Informan : Begini, memang kita ini hidup untuk saling berbagi, tapi
kalau hubungannya dengan barzanji,  mungkin tidak
sejauh itu ya karena kan begini, ba barazanji ini kan tidak



141

setiap saat jadi memang kita saling memberikan namun
niatnya itu bukan karena itu saja. Tidak tahu kalau dulu,
ini saya bicara yang sekarang saja. (G6/I.1/T2).

Peneliti : Baik pak, barangkali bapak tahu apa sebenarnya arti dari
barzanji itu.?

Informan : Hehe, mohon maaf pak sebelumnya ini, saya belum tahu
arti kata barzanji itu. Yang penting dilakukan masyarakat
terutama yang muslim itu ya kita lakukan juga kan tidak
tidak ada ruginya. (G7/I.1/T2)

Peneliti : Berarti isinya atau arti yang dibaca dalam barzanji juga
belum diketahui.?

Informan : Soal isinya belum tahu tapi pasti bukan suatu yang tidak
baik pasti bagus. Maka perlu kita lakukan bersama-sama
dengan semua masyarakat. (G8/I.1/T2)

Peneliti : Di mana mana kalau orang bikin barzanji pasti banyak
tamu, siapa semua itu yang diundang pak, bagaimana
dengan anak muda atau remaja?

Informan : Ya betul, kita undang teman-teman, tetangga tentu tidak
boleh dilupakan, saudara-saudara juga. Mungkin itu saja,
kalau anak muda tidak ada, apalagi yang masih sekolah
tidak ada. Ya, termasuk juga saat barzanji umumnya kita
orang tua saja. (I1/I.1/T2)

Peneliti : Tentu bapak tahu kalau orang Islam itu tidak memakan
makanan tewrtentu, bagaimana menurut bapak dalam
kaitannya dengan pelaksanaan barzanji.?

Informan : Makanya itu, saya biasa minta tolong ke istrinya teman
untuk bantu-bantu masak, saya serahkan semuanya dan di
Donggala ini saling bantunya tinggi tanpa imbalan
apapun juga. (I2/I.1/T2)

Peneliti : Jadi bapak menyiapkan semua bahan, lalu yang mengolah
istri teman.?

Informan : Ya betul sekali, tapi ada juga biasa tetangga ba bantu.
Biasa kan itu saling membantu memang dan sebenarnya
itu dalam kegiatan apaun juga jadi ya  bukan hanya
barzanji sebetulnya. (I3/I.1/T2)

Peneliti : Sudah berapa kali bapak melaksanakan barzanji selama
ini.?

Informan : Ya, pokoknya lebih dari sekali bahkan  lebih dari 2 kali,
kalau ikut barzanji diundang ya banyak kali. (L1/I.1/T2)



142

Peneliti : Kalau misalnya nanti suatu waktu ada rumah baru atau
usaha baru, berarti tetap mau barzanji

Informan : Ini kan sudah membudaya pak, jadi tentu pasti begitu dan
itu yang terjadi di sini memang selalu begitu. Dimana-
mana itu kalau ada acara yang sifatnya keagamaan maka
ada barzanjinya. (I4/I.1/T2)

Peneliti : Bagaimana menurut bapak mengenai persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Informan : Kalau yang saya lihat dan rasakan selama ini, saya kira
kita ini termasuk di Donggala ini kehidupannya baik-baik
saja tidak ada satu pun juga yang membuat susah, artinya
kalau pergaulan dan persatuan bagus lah. (S1/I.1/T2)

Peneliti : Bagaimana dengan persatuan solidaritas, misalnya etnis
Tionghoa dengan etnis lain, misalnya Bugis, Kaili,
Mandar, dan lain-lain

Informan : Sangat bagus, terjaga ini persatuan saling menghormati
dan menghargai, kita saling bantu membantu, bahkan
kalau ada kegiatan kita saling bantu. (S2/I.1/T2)

Peneliti : Keberadaan etnis Tionghoa di Donggala ini tampaknya
tidak seramai dulu, bagaimana pandangan bapak.?

Informan : Ya memang betul itu, cukup banyak orang kita pindah ke
Surabaya atau di Palu untuk usaha juga misalnya ada A
Nong saudaranya A Seng itu kan dari Donggala juga tapi
sekarang buka toko Palu di samping Bank Mandiri
Ponegoro, tapi masih banyak keluarganya di sini maka ya
pulang juga ke Donggala. (S2/I.1/T2)

Peneliti : Baiklah pak saya sudah banyak mendapat tambahan
informasi ini, saya ucapkan terima kasih pak.

Informan : Oh ya sama-sama pak. (C1/I.1/T2)

Peneliti : Mohon izin pak, nanti saya masih butuh saya datang lagi.
Jangan bosan ya pak, hehe.

Informan : Hehe, siap-siap. Silakan. (C2/I.1/T2)



143

2. WAWANCARA DENGAN SSG

Peneliti : Mohon maaf saya datang lagi ini pak. Masih ada
yang perlu saya pelajari, tanya-tanya tentang barzanji
yang lalu bapak jelaskan.

Informan : Oh ya silakan tidak apa apa. (A1/I.2/T2)

Peneliti Kalau saya tidak keliru yang lalu bapak sempat
menyinggung soal Feng Shui.?

Informan : Ya betul. (A2/I.2/T2)

Peneliti : Bisa bapak jelaskan lebih jauh lagi apa yang
dimaksud Feng Shui itu.?

Informan : Feng Shui itu intinya adalah hidup damai dengan
lingkungan alam, maka harus cari itu posisi rumah
yang bagus termasuk harinya bagus untuk
membangun rumah. (A3/I.2/T2)

Peneliti : Jadi Feng Shui ini ada kaitanya dengan rumah ?
Informan : Ya kira-kira begitu. (A14I.2/T2)

Peneliti : Bagaimana dengan barzanji. Apa pendapatnya bapak
mengenai barzanji?

Informan : Kalau saya lihat terbuka barzanji itu semua orang
bisa kalau mau apalagi kalau orang Cina memang
sudah Islam tambah bagus lagi, seperti itu La Ming
King masuk Islam itu kawin dengan La Hapsah sudah
lama. (G1/I.2/T2)

Peneliti : Apakah bapak tahu artinya barzanji itu.?.
Informan : Mohon maaf mungkin kalau artinya secara rinci

Tidak le, belum tahu artinya apalagi isi dari barzanji
itu. (G2/I.2/T2)

Peneliti : Secara umum, bagaimana etnis Tionghoa melihat ini
tradisi barzanji.?.

Informan : Yang kita orang Cina ini tahu bahwa itu kebaikan
karena tradisi budaya maka mesti kita jalankan.
(G3/I.2/T2)

Peneliti : Barzanji adalah budaya atau tradisi dalam agama
Islam, bagaimana bapak melihatnya.?.

Informan : Ya memang betul, barzanji ini berkaitan dengan
tradisi Islam, maka pasti itu ada hubungannya dengan
memuji Tuhan. (G4/I.2/T2)



144

Peneliti : Jadi menurut bapak, kira-kira apa yang paling
mendasar dalam barzanji.?

Informan : Ya menurut saya, ini menurut saya ya, bahwa intinya
itu, kalau kita dapat rejeki maka tentu perlu
disyukuri. (G5/I.2/T2)

Peneliti : Misalnya seperti apa, apakah yang bapak maksudkan
seperti memiliki rumah baru.?

Informan : Berhasil memiliki rumah atau membuka toko,
maupun membeli barang yang harganya tinggi
sampai ratusan juta kan suatu keberhasilan itu
namanya, maka kita lakukan barzanji bersama dengan
keluarga, tetangga dan teman-teman yang ada di
lingkungan kita. (G6/I.2/T2)

Peneliti : Siapa pun yang melaksanakan barzanji pasti
melibatkan orang lain.?

Informan : Oh tentu, tidak mungkin kita sendiri yang dapat
melaksanakannya, apalagi ada hal-hal yang kita tidak
bisa. (I1/I.2/T2)

Peneliti : Termasuk keterlibatan imam dalam memimpin acara
barzanji, bisa bapak jelaskan bagaimana caranya
bapak melibatkan imam.?

Informan : Begini itu pak, soal pelaksanaan barzanji, pokoknya
saya ada niat maka saya laksanakan, saya minta
tolong dipanggilkan Pak Imam masjid Donggala,
saya minta tolong juga sama teman yang Islam
supaya saya dipanggilkan imam untuk bantu baca
barzanji di rumah. (I2/I.2/T2)

Peneliti : Kalau tidak ada imam, berarti barzanji sulit
dilaksanakan karena tidak ada yang memimpin acara
barzanji.?

Informan : Istilahnya itu pak, yang melaksanakan barzanji
memang saya. Tapi saya kan tidak paham itu
bagaimana caranya, maka yang paham adalah pak
ustadz atau pak imam. Maka kita serahkan
sepenuhnya pada imam, tidak kita campuri, kita
hanya pelaksana untuk kepentingan saya sebagai
orang yang melaksanakan di rumah. (I3/I.2/T2)

Peneliti : Selain pak Imam, waktu bapak laksanakan barzanji
apakah bapak juga mengundang tamu untuk hadir ?

Informan : Tamu ini yang meramaikan maka harus ada kalau



145

tidak ada tamu undangan rasanya itu kurang bagus
juga, maka kita undang tetangga, teman, kolega dan
lain. Intinya kita ikuti yang selama ini sudah
dilakukan orang tua dulu. (I4/I.2/T2)

Peneliti : Tamu-tamu ini kan pasti kebanyakan beragama
Islam, apakah memang banyak undangan yang
beragama Islam

Informan : Ya umumnya pak, boleh dibilang itu 95%. (I5/I.2/T2)

Peneliti : Lalu bagaimana dengan makannya maksud saya
konsumsinya.?

Informan : Kita semua yang siapkan tidak ada masalah itu
karena jauh hari sudah disiapkan memang, pada hari
pelaksanaanya kita siapkan. (I6/I.2/T2)

Peneliti : Siapa yang memasak kalau menyiapkan konsumsi
barzanji.?

Informan : Ya, ya, saya paham, saya paham maksud pertanyaan
bapak. Nah ini bisa saya jelaskan bahwa saudara-
saudaraku yang Islam kan itu tidak mengkonsumsi
daging tertentu, jadi ini saya perhatikan betul. Bukan
hanya saya semua orang keturunan ba perhatikan ini.
(I7/I.2/T2)

Peneliti : Bagaimana caranya bapak mempertahankan tradisi
barzanji dalam kehidupan.?

Informan : Ini kan budaya yang sudah melekat artinya sudah ada
memang, jadi ya kita hanya ikut saja apa yang ada
dalam masyarakat di Donggala. (L1/I.2/T2)

Peneliti : Kalau misalnya bapak membangun rumah atau toko
baru, apakah bapak tetap ada niat untuk lakukan
barzanji.?

Informan : Ah ini kan sudah tradisi yang mendarah daging di
sini, jadi kalau soal rencana pasti itu. (L2/I.2/T2)

Peneliti : Bagaimana menurut bapak mengenai persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Informan : Oh di sini tidak pernah ada yang namanya konflik-
konflik, terjalin hubungan bagus di sini. (S1/I.2/T2)

Peneliti : Bagaimana dengan persatuan solidaritas, misalnya
etnis Tionghoa dengan etnis lain, misalnya Bugis,
Kaili, Mandar, dan lain-lain

Informan : Semua tidak ada bedanya, mau Bugis, Mandar, Cina,



146

Kaili, Arab,  semuanya sama saja pak. (S2/I.2/T2)

Peneliti : Keberadaan etnis Tionghoa di Donggala ini
tampaknya tidak seramai dulu, bagaimana pandangan
bapak.?

Informan : Mengenai orang orang Cina yang datang ke sini,
sudah kurang pak. Bahkan boleh dibilang sudah tidak
ada karena saya sebagai pengurus perkumpulan dan
persaudaraan etnis Cina tentu mencatat kalau ada
yang baru masuk, sejak lama sudah memang tidak.
(S3/I.2/T2)

Peneliti : Baik pak, mungkin hari ini cukup dulu pak.
Informan : Oh tidak ada lagi. (C1/I.2/T2)

Peneliti : Sementara itu dulu pak, nanti kalau masih ada yang
kurang boleh saya datang lagi.

Informan : Oh silakan saja, tidak masalah. (C2/I2/T2)



147

3. WAWANCARA DENGAN FF

Peneliti : Maaf pak, saya mau bertanya lagi mengenai barzanji
yang pernah bapak lakukan. Barzanji ini kan tradisi
umat Islam, bagaimana menurut bapak.?

Informan : Ya betul saya setuju itu, barzanji itu sama dengan
budaya. (G1/I.3/T2)

Peneliti : Kalau boleh tahu apa sebetulnya yang mendorong
bapak melukakan barzanji yang sebenarnya lebih
banyak dilakukan oleh umat Islam?

Informan : Seperti tadi itu, ini kan tradisi itu kan sifatnya budaya
dan kita ini terikat dengan budaya. Kan orang bilang
di mana bumi dipijak di situ langit dijunjung. Maka
itu, dilakukan budaya yang memang bagus untuk kita
semuanya, seperti barzanji ini. (G2/I.3/T2)

Peneliti : Apakah boleh juga dikatakan bahwa bapak
melakukan barzanji karena bapak ingin saling
memberi, istilah menjamu tamu untuk makan.?

Informan : Oh tidak saya kira ya, jadi memang yang namanya
acara-acara begitu pasti ada saling memberikan
minimal ya tuan rumah memberikan jamuan kepada
tamu undangan itu wajar saja, tapi kan barzanji itu
berkaitan dengan tradisi yang bersifat agama, jadi
mungkin masih jauh dari itu. Kalau dulu dulu orang
tua kami barangkali, tapi kalau sekarang saya jamin
tidak itu. (G3/I.3/T2)

Peneliti : Jadi yang mendorong bapak lebih karena barzanji
adalah tradisi yang bersifat budaya dan religi.?

Informan : Ya kira-kira begitu lah. Budaya dipakai untuk rasa
syukur kita. (G4/I.3/T2)

Peneliti : Maaf pak, apakah bapak memahami atau mengerti
apa yang diucapkan atau dibaca dalam barzanji.?

Informan : Kalau yang saya pahami pak, itu yang dibaca di
barzanji sama dengan mengaji karena tidak ada
bedanya dengan kalau kita dengar itu orang mengaji
dari masjid raya itu dekat sini. (G5/I.3/T2)

Peneliti : Oh jadi, bapak melihat agak mirip antara barzanji
dengan orang mengaji.?

Informan : Kalau kita dengar kan tidak ada bedanya, mungkin
artinya beda ya, tapi kedengarannya kan sama.
(G6/I.3/T2)



148

Peneliti : Bagi bapak, apa inti dari barzanji itu.?
Informan : Barzanji ini kan kita bisa bertemu banyak orang,

siapa saja saya lihat tidak dilarang kalau mau bikin
barzanji. Jadinya biar pun saya ini orang Cina bukan
orang Islam, tapi bisa kita lakukan juga di rumah kita
atau di toko. (I1/I.3/T2)

Peneliti : Siapa pun yang melaksanakan barzanji pasti
melibatkan orang lain, tentu waktu bapak
melaksanakan barzanji bapak juga melibatkan pihak
lain.?

Informan : Oh ya tentu, tidak mungkin sendiri. Sulit krena
barzanji ini sama juga dengan orang pesat-pesta
begitu berarti harus saling dukungan. (I2/I.3/T2)

Peneliti : Siapa semua yang biasanya membantu dalam
melaksanakan barzanji.?

Informan : Ada teman-teman, tetangga, ada juga pak imam, ada
lagi yang bantu masak juga. (I3/I.3/T2)

Peneliti : Kalau menurut bapak, berarti pak imam harus ada
dalam pelaksanaan barzanji.?

Informan : Harus, pak imam kan yang pimpin barzanji, jadi kita
ikut saja pak imam, apa yang pak imam lakukan kita
ikut. (I4/I.3/T2)

Peneliti : Selain pak Imam, waktu bapak laksanakan barzanji
apakah bapak juga mengundang tamu untuk hadir ?

Informan : Justru yang kase rame-rame itu ba undang, hehe.
Kayaknya tidak bagus barzanji kalau tidak ada
undangan. (I5/I.3/T2)

Peneliti : Tamu-tamu ini kan pasti kebanyakan beragama
Islam, apakah memang banyak undangan yang
beragama Islam

Informan : Oh ya di sini kan mayoritas, tapi kita tidak ada
masalah kita ini satu. (I6/I.3/T2)

Peneliti : Lalu bagaimana dengan makannya maksud saya
konsumsinya.?

Informan : Ya kita siapkan semuanya, kita sesuaikan dengan
yang kita undang. (I7/I.3/T2)

Peneliti : Siapa yang memasak kalau menyiapkan konsumsi
barzanji.?



149

Informan : Baku bantu-bantu dengan tetangga yang ibu-ibu,
mereka yang terlibat membantu kita. (I8/I.3/T2)

Peneliti : Bagaimana caranya bapak mempertahankan tradisi
barzanji dalam kehidupan.?

Informan : Maksudnya bapak, bagaimana saya kurang paham.?
(L1/I.3/T2)

Peneliti : Maksud saya, kalau misalnya bapak membangun
rumah atau toko baru, apakah bapak tetap ada niat
untuk lakukan barzanji.?

Informan : Ohhh tapi sepertinya tidak ada lagi mau bikin toko
atau rumah, hehe. Tapi kalau ada ya orang di sini
pasti bikin. (L2/I.3/T2)

Peneliti : Bagaimana menurut bapak mengenai persatuan atau
solidaritas antara warga di Donggala

Informan : Oh bagus sekali, mana ada seperti daerah lain, rebut-
ribut. Di sini anak mudanya saja tidak ada itu yang
namanya rebut. (S1/I.3/T2)

Peneliti : Bagaimana dengan persatuan solidaritas, misalnya
etnis Tionghoa dengan etnis lain, misalnya Bugis,
Kaili, Mandar, dan lain-lain

Informan : Semuanya aman sama semua, persatuan kuat di sini
pak untuk saling hormat dan menghargai. (S2/I.3/T2)

Peneliti : Oke pak terima kasih, cukup dulu pak. Tapi mohon
izin kembali kalau saya masih kurang data pak, saya
akan datang lagi.

Informan : Oh ya silakan. (C1/I.3/T2)



150

4. WAWANCARA DENGAN HW

Peneliti : Selamat sore pak.
Informan : Ia sore pak, mari mari (P1/I4/T2)

Peneliti : Mohon maaf pak, karena bapak masih sibuk ini
melayani pembeli, saya mungkin singkat saja dan tidak
lama

Informan : Tidak apa-apa pak, silakan sambil saya melayani
pembeli. Tidak apa apa ya.? Inikan yang lalu pak ya,
barzanji itu. (A1/I.4/T2)

Peneliti : Tidak apa-apa pak, saya sudah berterima kasih ini
karena diberi waktu lagi ini untuk wawancara

Informan : Oh ya pak, silakan duduk dulu. (P2/I.4/T2)

Peneliti : Jadi, ini seperti yang bapak bilang tadi, ini masih
terkait dengan yang lau saya tanyakan mengenai
barzanji yang dilakukan oleh bapak dan etnis
Tionghoa pada umumnya. Kalau tidak salah dalam
tradisi Tionghoa ada semacam Feng Shui, kalau
kemudian ettnis Tionghoa melaksanakan barzanji
berarti ada perubahan  pola pikir dalam hal memiliki
rumah baru atau toko, apakah bisa seperti itu
pemahamannya pak.?

Informan : Maksudnya perubahan barzanji pak.? (G1/I.4/T2)

Peneliti : Maksud saya pak, kan dalam etnis Tionghoa itu ada
juga tradisinya Feng Shui itu kan, terus sekarang
lakukan barzanji berarti ada perubahan pemikiran di
kalangan etnis Tionghoa. Bagaimana menurut bapak.?

Informan : Oh ya kalau itu, menurut saya memang pasti ada
perubahan pola pikir termasuk orang tua saya dulu
juga begitu, tidak mungkin kita lakukan kalau tidak
ada perubahan. Dulu kan itu kita kenal Feng Shui atau
semacam posisi yang baik. (A2/I.4/T2)

Peneliti : Apakah bapak juga melihat bahwa tardisi barzanji ini
sangat kuat di Donggala.?

Informan : Lingkungan sekitar Donggala ini memang diakui yang
namanya tradisi barzanji sangat kuat. Ya tentunya
sebagai bagian dari itu maka sudah seharusnya orang
orang Cina juga tidak salah kalau mengikutinya.
Malahan sebenarnya dimana kita berada maka di situ
kita harus ikut sesuai adat yang berlaku. Begitu kan
pak orang orang tua dulu meyakininya.  (A3/I.4/T2)



151

Peneliti : Sebenarnya apa yang mendorong bapak mau
melaksanakan barzanji.?

Informan : Ya kalau jujur sih ini ada kaitannya dengan
kepercayaan sebenarnya. (G2/I.4/T2)

Peneliti : Maksudnya kepercayaan bagaimana
Informan : Kita bersyukur kepada pemberi rejeki.? (G3/I.4/T2)

Peneliti : Sebenarnya barzanji itu memualiahkan Nabi
Muhammad. Tentu bapak tahu tentang Nabi
Muhammad atau paling tidak pernah mendengar.?

Informan : Saya tahu, dalam Islam kan ada nabinya yaitu Nabi
Muhammad, sama juga dengan agama-agama lain saya
tahu juga seperti di Kristen itu ada juga di Budha juga
Sidharta dan di Kong Hu Cu juga ada namanya Kong
Fu Tse, tahu saya semua itu. (G4/I.4/T2)

Peneliti : Barangkali bapak bisa menjelaskan apa yang bapak
pahami tentang barzanji.?

Informan : Menurut pemahaman saya, barzanji itu membaca Al-
quran jadi pasti berkaitan dengan kebaikan karena
sejak kecil saya lihat anak-anak diajarkan baca quran.
Teman-teman saya waktu kecil juga begitu. Jadi kita
tidak terlalu heran mendengarnya. (G5/I.4/T2)

Peneliti : Sekarang begini pak, misalnya suatu waktu bapak
dapat lagi keberuntungan punya rumah baru atau
kapal, terus kalau misalnya bapak tidak berniat
laksanakan barzanji, bagaimana kira-kira perasaannya
bapak.?

Informan : Hehe, terus terang ini, saya memang harus mengakui
ada juga perasaan was-was atau semacam rasa takut-
takut kalau sampai tidak barzanji kemudian menempati
rumah atau toko baru. Takut celaka begitu, makanya
laksanakan barzanji sesuai kebiasaan orang tua dulu.
(G6/I.4/T2)

Peneliti : Kapan terakhir orang tua melaksanakan barzanji.?
Informan : Tahun 1997. (I1/I.4/T2)

Peneliti : Ketika dalam rangka apa barzanji dilaksanakan.?
Informan : Kebetulan orang tua pak beli kapal baru yang, kapal

barang untuk  Donggala – Surabaya. (I2/I.4/T2)

Peneliti : Bisa bapak jelaskan, siapa yang pimpin barzanji pada



152

waktu itu.?
Informan : Pada tahun 1997, bapak saya bikin barzanji di kapal

yang baru di beli. Saya diminta panggil pak Darman
dia ini imam di Watusampo karena kebetulan pak
imam ini teman bapak karena dulu pernah kerja
dengan orang tua, jadi dekat maka pak imam Darman
yang dipanggil baca barzanji. (I3/I.4/T2)

Peneliti : Tentunya juga mengundang tamu untuk hadiri diacara
barzannji itu.?

Informan : Ya, jelas itu harus mengundang untuk rame-rame
merayakan kesyukuran dan baca doa barzanji,
makanya waktu kapal dibarzanjikan diundang semua
tetangga, teman-teman, dan keluarga tentunya. Tapi
kan undangannya itu tidak tertulis, hanya lisan karena
kita sudah baku tahu semua. (I4/I.4/T2)

Peneliti : Oh ya, biasanya barzanji itu untuk rumah atau tokoh,
mengapa sampai terpikir barzanji di kapal baru.?

Informan : Orang Islam kan juga tidak hanya rumah
dibaranzajikan tapi yang lain juga banyak sekali.
(L1/I.4/T2)

Peneliti : Barangkali ada yang lebih khusus alasannya mengapa
melaksanakan barzanji di kapal.?

Informan : Tadi itu, di sini bukanya rumah, makanya orang tua
saya dulu, termasuk saya juga  lihat itu bagus, maka
baru kita lakukan, karena mobil dan kapal atau yang
lainnya itu kan juga sebenarnya ada kehidupan di situ
artinya mau selamat juga kan di situ makanya ya
barzanji. (L2/I.4/T2)

Peneliti : Saya lihat ada toko yang sementara di kerja atau
direhab barangkali itu di samping.?

Informan : Ya, ya itu hanya rehab tapi rehab total, hehe.
(L3/I.4/T2)

Peneliti : Berarti nanti kalau selesai itu ada rencana barzanji.?
Informan : Sudah banyak teman tanya-tanya kapan acaranya.

Hehe. (L4/I.4/T2)

Peneliti : Kemudian pak, mungkin ini ada kaitannya dengan
kira-kira apa yang bapak rasakan dengan
melaksanakan barzanji.?

Informan : Ya menurut saya, banyak lah, misalnya kita ini kan
sibuk tapi dengan adanya barzanji itu maka kita



153

kumpul-kumpul  juga (S1/I.4/T2)

Peneliti : Kalau semacam pengaruhnya dalam jangka yang
panjang, adakah kira-kira.?

Informan : Saya kira ada itu, Cuma kan kita juga pak tidak bisa
menjelaskannya secara, apa itu namanya, semuanya
begitu. (S2/I.4/T2)

Peneliti : Tapi, intinya ada ya dampaknya dalam kehidupan
sehari-hari

Informan : Oh ya pak saya kira kan harus saling berkomunikasi
berhubungan satu dengan yang lain (S3/I.4/T2)

Peneliti : Semacam memperkuat interaksi begitu pak.?
Informan : Ya itu maksudnya hubungan saling kuta. (S4/I.4/T2)

Peneliti : Baik lah pak, tambah rame saya lihat ini toko padahal
sudah sore ini, maka saya kira sementara itu dulu pak.
Nanti kalau saya butuh lagi mohon maaf saya ganggu
lagu.

Informan : Oh tidak apa apa pak. Datang saja, siap selalu.
(C1/I.4/T2)

Peneliti : Baik pak, terima kasih. Pamit dulu.+
Informan : Oke pak. (C2/I.4/T2)



154

5. WAWANCARA DENGAN AA

Peneliti : Assaalamu Alaikum pak
Informan : Waalaikummusallam, oh ya mari ki pak. (P1/I.5/T2)

Peneliti : Iye pak, terima kasih. Bagaima kabar ta pak.?
Informan : Alhamdullillah pak. Duduk ki pak. (P2/I.5/T2)

Peneliti : Oh ya pak, terima kasih. Maaf ini pak, saya datang
lagi.

Informan : Tidak apa apa pak, hehe. Masih berkaitan dengan yang
lalu ini kan. (A1/I.5/T2)

Peneliti : Wah, bapak bisa menebak saya punya maksud ini.
Hehe

Informan : Hehe, sambil minum pak, (P3/I.5/T2)

Peneliti : Oh iye terimas kasih.
Peneliti : Saya mulai saja barangkali pak ya, begini pak, bBapak

kan sering ikut barzanji termasuk yang dilaksanakan
oleh saudara kita yang etnis Tionghoa, menurut bapak
apakah etnis Tionghoa melaksanakan barzanji supaya
ekonomi tambah bagus, misalnya tambah meningkat.?

Informan : Pengalaman saya yang sudah lama bergaul dengan
mereka, kalau urusan masyarakat seperti barzanji itu
tidak ada itu saya lihat karena masalah ekonomi.
(G1/I.5/T2)

Peneliti : Jadi, kira-kira bukan karena supaya banyak yang
belanja di toko nya.?

Informan : Saya rasa tidak ya, karena begini yang pasti bukan
hanya orang Donggala yang belanja di Donggala tapi
dari daerah sekitar Donggala juga. (G2/I.5/T2)

Peneliti : Jadi menurut bapak, kira-kira apa yang mendorong
etnis Tionghoa ini mau laksanakan barzanji

Informan : Mungkin, ya saya hanya menduga-duga saja ya,
barangkali karena barzanji ini budaya yang bagus,
makanya dia ikuti budaya ini. (G3/I.5/T2)

Peneliti : Apakah bukan karena mau berbagi rejeki, Karena
mereka dapat kebahagiaan, maka dirayakan bersama
dengan menyajikan konsumsi.?

Informan : Mau tidak mau sebenarnya di dalam barzanji itu tuan
rumah selalu ada yang namanya konsumsi itu. Jadi
sudah otomatis itu, sama juga dengan kalau kita orang



155

Islam yang bikin itu barzanji niatnya itu bukan mau
bagi-bagi makanan, barzanji kan ini berkaitan dengan
agama. (G4/I.5/T2)

Peneliti : Tentu bapak lihat juga bahwa kalau etnis Tionghoa
barzanji maka juga dibantu oleh tetangga atau teman
dan juga mengundang orang. Coba bapak ceritakan
yang bapak biasa alami.?

Informan : Pelaksanaan barzanji tidak mungkin dapat dilakukan
tanpa orang lain yang membantu. Pihak yang
melaksanakan barzanji atau tuan rumah pasti meminta
bantu orang lain, misalnya imam untuk baca barzanji,
dan juga mengundang orang dan tetangga. (I1/I.5/T2)

Peneliti : Di mana pun juga dan siapa pun juga yang
melaksanakan barzanji tentu  butuh bantuan orang,
termasuk kalau etnis Tionghoa yan

Informan : Oh ya pak, barzanji itu kan di mana pun pasti ba
undang orang, baik itu tetangga maupun teman atau
masyarakat. Begitu juga kalau orang Cina yang
melaksanakan barzanji, maka sama saja tetap juga ba
undang dan satu lagi jelas yang pimpin barzanji pasti
Islam. (I2/I.5/T2)

Peneliti : Oke, yang pimpim barzanji adalah imam, biasanya
kalau imam berdoa apakah mereka juga berdoa.?

Informan : Yang saya lihat dia orang tidak ba ikut baca, cuma
kalau kita angkat tangan berdoa ba angkat tangan juga
dia orang dan ada juga yang pakai songkok. Hehehe,
sudah begitu budaya kita, saling menghormati tapi ini
bukan campur baur. (I3/I.5/T2)

Peneliti : Kalau dalam Islam ada beberapa makanan yang tidak
di konsumsi, tentu bapak paham. Kalau etnis Tionghoa
yang melaksanakan barzanji, apakah kalangan Islam
tidak ragu mengkonsimsi makanan yang dihidangkan.?

Informan : Tidak le, tidak ragu karena yang masak kan kita tahu
itu orang Islam. Jadi menurut saya tidak ada masalah.
Dan juga dorang tahu orang Islam itu ada pantangan
untuk mengkonsumsi makanan tertentu. Ini yang
dijaga betul sehingga sampai sekarang bae bae saja.
Karena itu tadi, ada saling pengertian dan pemahaman
bukan hanya kerjasama tapi juga saling pengertian.
(I4/I.5/T2)

Peneliti : Ada yang bantu memasak.?



156

Informan : Istri saya juga biasa terlibat membantu karena saya ini
kan semua Cina berteman baik dengan saya jadi, kita
bantu termasuk itu tadi urusan barzanji karena itu juga
saya tanggung jawab bersama. (I5/I.5/T2)

Peneliti : Orang Islam biasanya, banyak hal yang dijadikan
sasaran barzanji, misalnya rumah baru atau naik haji.?

Informan : Ya betul sekali itu. Saya kria bukan hanya di Donggala
itu, dimana mana itu begitu. (L1/I.5/T2)

Peneliti : Tetapi di antara semua itu, apakah bapak juga melihat
bahwa barzanji rumah baru yang paling populer.?

Informan : Oh ya jelas itu, barzanji dalam hal menempati rumah
baru itu memang yang paling apa ya istilahnya itu
paling awal barangkali dikenal, tapi juga menurut saya
paling dianggap lengkap. Kalau akhir-akhir ini
memang juga barzanji naik juga itu rame dibandingkan
yang lain. (L2/I.4/T2)

Peneliti : Bagaimana pandangan bapak tentang persaudaraan dan
persatuan masyarakat di Donggala.?

Informan : Aman pak di sini, kuat persaudaraan dan persatuannya.
Sejak dulu sampai sekarang tetap utuh. (S1/I.5/T2)

Peneliti : Bagaimana dengan persaudaraan orang Cina dngan
orang Donggala pada umumnya.?

Informan : Orang di sini sudah menganggap orang Cina sebagai
saudaranya sendiri, begitu juga dengan yang lain-lain
tidak ada perbedaan semuanya adalah orang Donggala.
Orang Cina juga itu anggap kita keluarga, lain
memang di sini. Orang di sini bilang semua kita ini To
Donggala-e, hehe. Begitulah kira-kira pak. (S2/I.5/T2)

Peneliti : Saya rasa makin jelas sudah ini pak, jadi terima kasih
ini sudah menerima. Dan tabe kalau saya masih butuh
data saya boleh datang lagi ya pak.?

Informan : Oh ya silakan pak, pintu terbuka. Hehe. (C1/I.5/T2)

Peneliti : Oke pak saya pemrisi dulu



157

6. WAWANCARA DENGAN UAS

Peneliti : Assalamu Alaikum warahmatullahi wabarakatuh
Informan : Waalaikummussalam warahmatullahir wabarakatuh.

(P1/I.6/T2)

Peneliti : Bagaimana kabar pak ustadz
Informan : Alhamdullillah, baik pak. Dari mana ini pak.

(P2/I.6/T2)

Peneliti : Alhamdullillah pak, saya dari Palu pak.  Saya punya
keperluan sedikit ini pak Ustadz,

Informan : Oh ya, silakan pak, apa kira-kira yang bisa saya
bantu. (P3/I.6/T2)

Peneliti : Tabe, pak Ustadz, saya mohon izin mau tanya-tanya
mengenai kebiasaan barzanji yang dilakukan etnis
Tionghoa.

Informan : Oh ya silakan pak, mudah-mudahan bisa saya jawab.
Hehe. (A1/I.6/T2)

Peneliti : Kalau begitu saya langsung saja pak ustadz.
Informan : Silakan-silakan. (A2/I.6/T2)

Peneliti : Etnis Tionghoa sudah bukan rahasia lagi sering
diundang menghadiri barzanji umat Islam dan begitu
juga sebaliknya kalau etnis Tionghoa melakukan,
maka orang Islam diundang. Bagaimana pak Ustadz
melihat hal ini.?

Informan : Pasti pernah diundang kemudian lama kelamaan
akhirnya dia orang itu juga mengikuti tradisi barzanji
kalau pindah rumah, buktinya. (A3/I.6/T2)

Peneliti : Kalau tidak salah pak Ustadz termasuk pernah
memimpin barzanji yang diadakan oleh saudara kita
yang etnis Tionghoa.?

Informan : Saya beberapa kali di undang untuk baca doa begitu,
imam lain ada juga yang diundang. Malahan saya
dengar ada di Loli juga Hehe, jadi kuat juga
toleransinya di sini. (I1/I.6/T2)

Peneliti : Bagaimana pandangan pak Ustadz mengenai tradisi
barzanji ini, tradisi ini sangat populer, bagaimana
menurut bapak.?

Informan : Barzanji itu merupakan tradisi dalam agama Islam.



158

Ini tradisi tetap ada kaitannya dengan agama. Jadi ini
dilakukan karena berkaitan dengan agama Islam jadi
ini tetap kita percaya ada hubungannya dengan Allah.
Makanya ini hampir semua pernah melakukannya.
Barangkali hanya sebagian yang tidak pernah
melakukan, seperti saudara kita yang dari
Muhammadiyah, tapi bagusnya lagi kalau diundang
tetap juga datang karena menghargai undangan itu.
(I2/I.6/T2)

Peneliti : Selaku yang memimpin jalannya barzanji, apakah
kira-kira orang yang ikut barzanji itu termasuk etnis
Tionghoa, apakah mengerti arti dari yang dibaca
dalam barzanji.?

Informan : Menurut pengalaman saya, barangkali juga ya tidak
semuanya kita yang orang Islam ini ba baca barzanji
lalu dimengerti apa itu artinya dari bacaan itu. Barang
tidak semua itu paham. Yang penting kan di sini umat
Islam itu mau melaksanakan budaya yang sifatnya
religius. (I3/I.6/T2)

Peneliti : Barangkali bapak bisa cerita salah satu pengalaman
bapak membaca barzanji di rumah etnis Tionghoa.?

Informan : Pernah saya diminta baca barzanji di rumah La Fandi
Chandra, jauh sebelum acara sudah dikasih tahu
memang saya, kemudian pada hari pelaksanaannya
dikasih tahu lagi. Pelaksanaannya, sesuai dengan
yang biasa dilakukan umat Islam. Tidak ada dia
campuri urusan bacaan atau prosesnya. (A4/I.6/T2)

Peneliti : Kalau kita orang Islam barzanji, bukan hanya untuk
rumah, tapi juga tradisi lain misalnya naik haji.?

Informan : Oh maaf kalau naik haji bukan tradisi itu ibadah.
(I4/I.6/T2)

Peneliti : Ya betul, maksud saya pak ustadz biasanya kalau
orang mau naik haji ada acara barzanjinya dan ada
juga nanti pulang dari naik haji, baru bikin barzanji

Informan : Oh ya kalau itu betul, jadi yang paling banyak
memang itu, biasa juga kalau orang mampu anaknya
habis hatam quran. (I5/I.6/T2)

Peneliti : Di antara berbagai acara barzanji itu, mana yang
menurut pak usradz paling ramai atau paling khidmat
dan sakral.?

Informan : Ya, diantara banyak jenisnya itu menurut pengalaman



159

kami, barzanji rumah memang paling menyita
perhatian karena terus terang walaupun sekarang ini
sudah pake kursi tapi juga di dalam rumah itu harus
duduk bersila, itu barangkali yang bikin ini barang
jadi lebih dominan karena kalau baca barzanji apalagi
berdoa enaknya itu kalau bersila. (G1/I.6/T2)

Peneliti : Oh ya pak, saya lihat juga biasanya ada barzanji
sebagian duduk bersila di dalam rumah sedangkan
yang lain di luar duduk di kursi. Itu bagaimana pak.?

Informan : Oh itu begini, biasanya yang di dalam itu yang
laksanakan barzanji sedangkan yang di luar biasanya
datang sebagai undangan saja. (A5/I.6/T2)

Peneliti : Jadi sudah terbagi dua juga kelihatannya ya pak
Ustadz.?

Informan : Eh tidak juga, Cuma maksudnya kan biasa di dalam
rumah tidak cukup jadi di luar sebagian. Walaupun
yang di luar itu biasanya tidak terlaku ba ikut yang di
dalam. (I6/I.6/T2)

Peneliti : Termasuk kalau pelaksanaan barzanji di rumahnya
etnis Tionghoa berarti begitu juga pak ustadz.?

Informan : Ya betul, tapi kalau dulu tidak. Sekarang banyak yang
diundang biasanya begitu. (A4/I6/T2)

Peneliti : Baiklah pak ustadz, saya kira sudah jelas ini dan
untuk itu saya ucapkan terima kasih banyak le.

Informan : Iye, sama sama le. (C1/I.6/T2)

Peneliti : Baik pak saya pamit, assalamu alaikum
warahmatullahi wabarakatuh

Informan : Wassalamu Alaikum warahmatullahi wabarakatuh.
(C2/I.6/T2)



160

7. WAWANCARA DENGAN ERS

Peneliti : Mohon maaf bu guru, Saya datang bermaksud untuk
bertanya beberapa hal dengan ibu, sehubungan dengan
penelitian saya.

Informan : Oh ya tidak apa apa, bagaimana. (I1/I.7/T2)

Peneliti : Etnis Tionghoa di Donggala ini kebanyakan pernah
melaksanakan barzanji, bagaimana menurut ibu.?

Informan : Oh ya tidak salah itu, Cuma orang Cina kebanyakan
barzanjinya hanya rumah atau mobil, ada juga kaya
gudang. (I2/I.7/T2)

Peneliti : Apakah ibu pernah dilibatkan dalam membantu etnis
Tionghoa itu melaksanakan barzanji.?

Informan : Oh ya pernah, beberapa kali ikut bantu-bantu mereka.
Kalau suami itu selalu diundang kalau mereka ada acara.
Kalau saya biasanya bantu-bantu masak saja. (I3/I.7/T2)

Peneliti : Berarti mengenai konsumsi, yang mengolah adalah orang
Islam.?

Informan : Mengenai konsumsi yang dihidangkan oleh etnis
Tionghoa dalam pelaksanaan barzanji sebenarnya kita
yang menghidangkan karena kita yang masak semua,
mereka hanya menyiapkan bahan, kalau ada yang kurang
diberitahu ke mereka untuk mereka beli atau tambahkan.
Pada hari pelaksanaan barzanji itu, kami datang ramai-
ramai untuk membantu mereka. (I4/I.7/T2)

Peneliti : Jadi, mereka siap kan bahan dan ibu ibu Islam yang bantu
masak

Informan : Ya betul sekali, malahan biasa di masak di rumah bukan
di rumahnya. (I5/I.7/T2)

Peneliti : Mohon maaf, apakah mereka memberikan semacam
imbalan kepada ibu-ibu yang membantu masak.?

Informan : Semata-mata hanya membantu saja, tidak ada niat untuk
apa-apa. Pokoknya kebiasaan begini ini sudah merupakan
hal yang biasa jadi tidak ada itu yang namanya digaji atau
diupah, masa orang minta bantu lalu kita suruh bayar kan
tidak baik itu. (I6/I.7/T2)

Peneliti : Bagaimana pendapatnya ibu mengenai kebiasaan barzanji
yang dilakukan etnis Tionghoa .?

Informan : Saling membantu saja, kita punya tenaga kita kasih
tenaga. Dan juga kita orang Islam sebenarnya bersyukur



161

karena mereka mau melaksanakan barzanji berarti mereka
percaya dengan barzanji itu seperti yang kita percayai.
(I7/I.7/T2)

Peneliti : Baik bu terima kasih sudah dibantu dan mohon maaf
sudah menyita waktunya ibu

Informan : Tidak apa apa baik, terima kasih kembali pak. (C1/I.7/T2)



162

Lampiran 4

DOKUMENTASI

Gambar 1. Foto bersama beberapa informan dan Tim Peneliti pada saat olahraga
di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)



163

Gambar 2. Enumerator (mahasiswa) dan peneliti melakukan wawancara simultan
di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)



164

Gambar 3. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara  di Kota Donggala
(Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)



165

Gambar 4. Peneliti sedang melakukan wawancara secara simultan dengan
informan  di Kota Donggala (Pengumpulan data tahap 1 tanggal 16 Juni 2021)



166

Gambar 1. Peneliti melakukan wawancara simultan dengan informan di Kota
Donggala (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)



167

Gambar 2. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara di Kota Donggala
(Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)



168

Gambar 3. Enumerator (mahasiswa) melakukan wawancara di Kota Donggala
(Pengumpulan data tahap 2 tanggal 22 Juni 2021)



169

Gambar 4. Peneliti melakukan wawancara dengan informan di Kota
Donggala (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 21 Juni 2021)



170

Gambar 5. Peneliti melakukan wawancara dengan informan di Kota
Donggala (Pengumpulan data tahap 2 tanggal 21 Juni 2021)


